
R
e
v

ij
a
 z

a
 e

va
ngelijsko d

u
h
o
v

n
o
s
t

VODE
POČITKA

VODE

POČITKA
L E T N I K  4 1  

Š T E V I L K A  1 - 1 2 / 2 0 2 5



KAZALO
UVOD
4     Bodi kritičen. Bodi moder. Bodi svoboden.
6     Nagovor na ekumenskem srečanju

ADVENT
8     Advent kot pričakovanje
10   Adventni venček – zgodba upanja

BOŽIČ
12    Božič ni le praznik lučk in tradicije
14    Božič – trenutek, ko nas najde Božja luč
16    Na prvi božič smo zvedeli, kaj se o nas   
         pogovarja Bog

RAZMIŠLJANJE
18    Absurdnost božiča
21    Neizprosna božična budnica
22    Ali se igramo Boga?

2



VREDNOTE
O veri    24

Očetovo srce    26
Vrtnarji ljubezni    28

Dotik človečnosti    29
Premagaj húdo z dobrim    32

Ne s pridnostjo, ampak s pripadnostjo    33
Mir sredi skal in viharjev    36

Sreča, ki je ne moremo deliti, ni sreča    38

ODLOČITVE
Duhovna inventura – trenutek poguma    40

Uspeh po Božjih merilih    41
Novo leto – čas odločitev    42
Z zaupanjem v novo leto    43

ZAKLJUČEK
Misel za pred in po božiču    44

Neznanka (pesem)    45
Dobra misel    46

Ob 1700–letnici prvega    48
ekumenskega koncila v Niceji         

3



UVOD

Uvodnik

Bodi kritičen. Bodi moder. 
Bodi svoboden.

Dr. mag. Peter Golob je duhovnik in teolog iz Novega mesta ter direktor
teološko-pastoralnega inštituta Collegium Evangelicum, ki izdaja
krščansko literaturo in si prizadeva za kulturno promocijo krščanstva.

»Vse preizkušajte in kar je dobro, obdržite.« (Prvo pismo Tesaloničanom 5,21)

Živimo v času informacijskega kaosa. Lažne novice, viralne ideje, instantna mnenja
– vse to nas vsak dan zasipa. Algoritmi oblikujejo naš pogled na svet, ideologije
tekmujejo za našo pozornost, celo duhovni nauki krožijo brez preverjanja.
Vprašanje je: kako v tem hrupu prepoznati resnico? Kako vedeti, kaj je dobro in kaj
zdravo za našo vero ter dušo? Apostol Pavel nam daje jasen odgovor: “Preizkušaj.
Presodi. Obdrži, kar je dobro.” To ni nasvet za skeptike, temveč za zrele kristjane.
Vera ni sovražnik razuma – nasprotno, Sveto pismo nas vabi k svobodnemu
raziskovanju in odkrivanju razlogov za naše prepričanje.

Kaj to pomeni danes? Živimo v času ideologij, novih naukov, viralnih mnenj. Vse to
lahko zamaje našo vero. Pavel pravi: “Preizkusi. Presodi. Obdrži, kar je dobro.” Kaj
je »dobro«? Grška beseda kalon pomeni nekaj, kar je samo po sebi plemenito,
koristno, kar odseva moralno odličnost – nekaj, kar vodi k odrešenju, k blaginji
skupnosti in k ljubezni.

Pozor na skrajnosti. Preizkušanje ne pomeni, da postanemo hladni racionalisti, ki
dvomijo v vse – celo v Božje razodetje. Temeljne resnice vere niso predmet
samovoljne skepsе. Sveto pismo pa nas uči, da vera ni sovražnik razuma.

Bodimo mali znanstveniki. Ko slišimo nauk, idejo ali mnenje, se vprašajmo:
Ali je v skladu s Svetim pismom?
Ali gradi odnose, prinaša mir in spodbuja ljubezen?
Ali je moralno in duhovno koristno?

Če je odgovor »da«, se tega držimo. Če ne – odložimo. Tako kot znanstvenik zavrne
hipotezo, ki ne zdrži preizkusa, tudi mi zavrnimo nauke, ki ne prinašajo življenja.

Zakaj je to pomembno?
Zgodovina krščanstva je polna izzivov in skušnjav, da bi odstopili od resnice. Danes
ni nič drugače. Zato Pavel kliče: “Preizkušajte. Obdržite, kar je dobro.” To je pot
svobode. Pot zrele vere. Pot, ki vodi k življenju.

4



5



UVOD

Nagovor na ekumenskem srečanju 
19. 1. 2025 v frančiškanski cerkvi 

Sv. Lenarta v Novem mestu
Dr. Daniel Brkič je duhovnik in teolog iz Novega mesta ter profesor na
protestantski Teološki fakulteti Univerze v Zagrebu ter avtor številnih
radijskih in televizijskih oddaj ter poljudnoznanstvenih člankov na temo
vere, pastorale in aplikativne teologije.

V letu 2025 smo praznovali 1700 let od prvega ekumenskega koncila iz leta 325 po
Kristusu v mestu Niceja, kar dodatno povezuje vse kristjane. Kristjani smo zato, da
gradimo mostove, ne pa zidov, ker Kristus ni razdeljen. Meje so samo v naših
glavah, v Božjem srcu jih ni. Krščanstvo je ekumensko v svoji naravi.

Kristjani se zbiramo, da nepreklicno tlakujemo sinodalno pot spravnega občestva k
vidnemu razodetju polne krščanske edinosti, da bo v razdeljenem svetu Kristus
privlačnejši. Ne pozabimo, da našo ekumensko pot spremlja že uresničen
ekumenizem krvi mučeništva vere različnih kristjanov vseh časov, kar nas zavezuje
k ljubečemu služenju človeški družini. Zavedamo se, da nismo lastniki resnice,
ampak sodelavci resnice. Ker svet joče v stiski, prenehajmo govoriti: »Poglejte
nas.« Raje vsi začnimo govoriti: »Poglejte Kristusa.« Kajti v ovčji staji Cerkve ne
smejo biti pregrade za ovce, ker je samo ena čreda in en dobri Pastir, ki moli, da bi
bili vsi eno v spravljeni različnosti, kljub legitimni raznolikosti. 

Ugledni angleški teolog Geoffrey Wainwright je zapisal, da ekumenizem označuje
trojno držo pred Bogom in ljudmi: dialog (sedečo ekumeno), služenje (hodečo
ekumeno) in molitev (klečečo ekumeno). Ekumensko potovanje ni cesta iz gladkih
opek, ampak je »Via Dolorosa«. Na to pot smo povabljeni vsi – mlajši in starejši sin
– in vodi v dom Očetove hiše, le da starejši sin ni hotel praznovati z očetom in s
svojim bratom. Odločitev, kako se bom odzval, je moja. 

Ekumenizem ni homogenost ali podrejanje, ampak je prečiščevanje in
izpopolnjevanje. Lepilo ekumenizma je ljubezen, kisik ekumenizma pa je molitev. Ne
spreglejmo, da ekumenizma in verodostojne evangelizacije sveta ni možno ločiti.
Svet nujno potrebuje luč in sol Evangelija.

Resnični kristjani verjamemo v edinost in jo z veseljem zasledujemo in
uresničujemo, saj edinost poveličuje Kristusa. »Veruješ to?« (Evangelij po Janezu
11,26).

6



7



ADVENT

Advent kot pričakovanje
Mag. Geza Filo je teolog in dolgoletni evangeličanski duhovnik, ki je več
desetletij služboval v cerkveni občini v Ljubljani. Med letoma 2013 in
2019 je bil škof Evangeličanske cerkve AV v Sloveniji. V svojem
življenjskem delu je poudarjal reformacijsko miselnost, sodobno
duhovno resničnost in pomen luteranske tradicije.

»Glej, devica bo spočela in rodila sina in imenovali ga bodo Emanuel, kar v prevodu
pomeni Bog z nami. Ko se je Jožef zbudil, je storil, kakor mu je naročil Gospodov
angel. Vzel je svojo ženo k sebi in ni je poznal, dokler ni rodila sina; in imenoval ga je
Jezus.« (Evangelij po Mateju 1,23-25)

Drage sestre in bratje v Kristusu! Izteka se letošnja pot adventnega pričakovanja.
Peljala in usmerjala nas je po stopinjah, ki jih simbolično odmerja adventni venec
štirih sveč; od čuječnosti k poboljšanju in od veselja k srečanju z Odrešenikom
sveta – Jezusom Kristusom. Prav srečanju z Odrešenikom in njegovemu prihodu v
človeško zgodovino, njegovemu sestopu v našo sredo, je bil namenjen prvi,
tisočletja trajajoči advent. Tako je prihodu Jezusa Kristusa posvečen vsak advent,
tudi letošnji, ki se s četrto adventno nedeljo izteka. Pa se vprašajmo: »Mar ni v ta
»omega«, v ta naš končni cilj, usmerjeno vse naše življenje?« V resnici je vse naše
življenje en sam »veliki advent«; če živimo svojo vero, jo živimo adventno – to je iz
veselega pričakovanja »drugega adventa«, Gospodovega prihoda v slavi.

»Glej, devica bo spočela in rodila sina in imenovali ga bodo Emanuel, kar v prevodu
pomeni Bog z nami.« Te besede je angel povedal Jožefu v spanju kot izpolnitev
obljube. Drage sestre in bratje v Kristusu! V času krize je na preizkušnji vera. Komu
bo človek bolj verjel, Božji besedi ali svojim občutkom, strahovom, dvomom,
skrbem? Človekovo doživljanje je zelo spremenljivo. Zdaj je veselje, čez pol ure
žalost, potem upanje in spet tesnoba, pa jeza, zavist, strahovi. Tem občutkom, tem
minljivim notranjim razpoloženjem ni dobro zaupati, ker so slab temelj za gradnjo
trdnega življenja. Gospod sam daje znamenje: devica bo rodila Emanuela, kar
pomeni Bog je z nami. Gospod je z nami v času največjih preizkušenj, kadar čutimo,
da nas od vseh strani napadajo. Znamenje je skromno - majhen otrok. Toda prav
otrok je znamenje novega začetka in upanja.

8



Tudi zaročenec device Marije je na preizkušnji. Kaj naj stori? Njegova zaročenka je
postala noseča preden sta zaživela skupaj. Če to odkrije javnost, ju bodo kamnali. V
spanju mu angel pojasni, kako je prišlo do njene nosečnosti, potem pa oznani, da se
je začela uresničevati Izaijeva prerokba: »Marija bo rodila sina in daj mu ime Jezus,
kajti on bo svoje ljudstvo odrešil grehov.« Te besede so v središču evangelija, so
njegova srčika. Ime Jezus pomeni Gospod rešuje. Koga in kaj rešuje? Od sovražne
vojske, trpljenja, strahu? Ne. Odrešil bo svoje ljudstvo njegovih grehov. To je prava
rešitev. Končno more človek klicati Boga s pravim imenom: Jezus. Za nas, grešnike,
je Božje ime lahko le Jezus – Gospod rešuje. Rešuje nas Adamove upornosti,
sumničenja in samosvojosti, rešuje nas nezaupanja in nevere. Jezus je ime, ki ga
lahko kličemo tam, kjer je človek najbolj na tleh, v blatu, potreben rešitve. Nobeno
drugo ime pod soncem nam ni bilo dano, v katerem bi se mogli rešiti.

In kakšen je bil Jožefov odgovor? »Ko se zbudi iz spanja, stori, kakor mu je naročil
Gospodov angel.« To je drža vere. Bolj zaupa Božji besedi kot lastnemu
premišljevanju in občutkom. Doletela ga je ta sreča, da bo kot prvi novorojeno dete
imenoval Jezus. Tudi mi ga bomo lahko v teh dneh klicali s tem imenom, v jaslicah
in še bolj v naših srcih. Pa tudi na poti, v mislih na najbolj uboge in trpeče, povsod
tam, kjer se zdi, da ni rešitve. Jezus, ti si Bog z nami!

Drage sestre in bratje v Kristusu! Še nekaj dni in štirim plamenom na adventnem
vencu se bo pridružilo milijone lučk božičnega drevesa po vsem svetu. Adventna
tema se bo spremenila v mehko božično svetlobo nedoumljive skrivnosti. To je
upanje za nikoli utešeno človeško hrepenenje po lepoti, dobroti, varnosti in
ljubezni. Dete, to skrivnostno božično upanje, nas bo vabilo k veselju. In vedno,
vedno bo hodil pred nami. Vso pot, od prvega adventa do drugega adventa na
koncu življenja. Od rojstva do smrti. Zato že sveče v adventu svetijo tako mehko in
praznično, ker je božični čas poln skrivnostnega veselja in miru. Ker gre za upanje in
radost. Amen.

Molimo. O, Gospod, naša letošnja adventna pot se izteka. Mnogo smo obljubljali, a
malo storili. V nobenem trenutku adventnega pričakovanja pa nismo podvomili, da
Ti, naš Odrešenik, prihajaš v naše odrešenje. Neprestano prihajaš, naš učlovečeni
Bog. Prihajaš podnevi, prihajaš ponoči. Ko te čakamo pri vratih, prideš k nam skozi
okno. Ko te pričakujemo v radosti, prideš s svojim križem. Prihajaš v našem izobilju,
še pogosteje pa v revščini. Prihajaš, ko si zaželen, in pojaviš se, ko te ne
pričakujemo. Prihajaš po svoji besedi in z vsemi skrivnostmi. Prihajaš v tišini, v
Elijevem šepetu. Prihajaš pa tudi sredi množice in hrupa. Prihajaš po vseh obrazih,
ki jih dan za dnem srečujemo. Gospod, nekoč boš prišel, da nas vzameš v svoje
kraljestvo. Amen.

9



ADVENT

Adventni venček – zgodba upanja, 
ki sveti v temi

Dr. Katja Brkič Golob je duhovnica, teologinja, klinična psihologinja in
psihoterapevtka iz Novega mesta ter profesorica na protestantski
Teološki fakulteti Univerze v Zagrebu in na Univerzi v Novem mestu.

Svet danes pogosto izgleda temen: poln negotovosti, strahu, zlomljenih sanj in
osamljenosti. V takšnem svetu je upanje kot luč, ki razsvetli temo. Upanje pomeni
verjeti, da obstaja smisel tudi takrat, ko ga ne vidimo. Pomeni zaupati, da Bog drži
naše življenje v svojih rokah tudi, ko se vse zdi izgubljeno. Apostol Pavel nas
opogumlja: »Bog upanja pa naj vas napolni z vsem veseljem in mirom v verovanju,
da bi bili v môči Svetega Duha polni upanja« (Rim 15,13). To upanje ni prazna želja,
temveč moč, ki prihaja od Boga.

Prav zato je advent čas pričakovanja in priprave. Simbol tega pričakovanja je
adventni venček, ki ima globoko zgodovino. Leta 1839 ga je prvič izdelal nemški
evangeličanski duhovnik Johann Wichern za otroke v sirotišnici, ki so ga nenehno
spraševali, kdaj bo božič. Na lesen venec je postavil sveče, da bi jim pokazal, kako
se približuje praznik. Ta preprosta ideja je postala močan simbol upanja in priprave
na prihod Kristusa.

Okrogla oblika venčka predstavlja Božjo ljubezen, ki je večna, brez začetka in
konca. Zelenje iz iglavcev simbolizira življenje, ki ne ugasne. Sveče pa prinašajo luč
v temo in vsaka nosi svoje sporočilo:

Prva sveča – Upanje
Svetopisemski citat: »Bog upanja pa naj vas napolni z vsem veseljem in mirom v
verovanju, da bi bili v môči Svetega Duha polni upanja« (Rim 15,13).
Pomen: V svetu strahu in negotovosti nas prva sveča spominja, da upanje
prihaja od Boga. Kristus je Luč, ki sveti v temi.
Praktični izziv: Napiši pismo upanja sebi ali prijatelju, ki ga potrebuje. Naj tvoje
besede postanejo luč v temi nekoga drugega.

Druga sveča – Vera in Mir
Svetopisemski citat: »Blagor tistim, ki zaupajo v Gospoda« (Jer 17,7).
Pomen: Betlehemska sveča nas spominja na pot Marije in Jožefa – pot polna
zaupanja v Božji načrt. Vera prinaša mir, tudi ko ne razumemo vsega.
Praktični izziv: Vzemite si čas za tiho molitev ali branje Svetega pisma. Zaupajte
Bogu svoje skrbi in prosite za mir v srcu.

10



Tretja sveča – Radost
Svetopisemski citat: »Veselite se v Gospodu zmeraj« (Flp 4,4).
Pomen: Pastirjeva sveča nas vabi k veselju, ki presega okoliščine. Radost ni
odvisna od popolnega življenja, temveč od Božje bližine.
Praktični izziv: Naredite nekaj, kar bo prineslo veselje drugemu – klic, obisk,
prijazno sporočilo. Veselje se množi, ko ga delimo.

Četrta sveča – Ljubezen
Svetopisemski citat: »Mi ljubimo, ker nas je on prvi vzljubil« (1 Jn 4,19).
Pomen: Angelska sveča nas spominja na sporočilo miru in ljubezni, ki je
namenjeno vsem ljudem. Ljubezen je srce božiča.
Praktični izziv: Vzemite si čas za svoje bližnje. Ljubezen se kaže v dejanjih –
poslušanju, pomoči, objemu.

Na božični dan prižgemo še belo svečo, ki predstavlja Kristusa – Luč sveta, ki vodi
ljudi iz teme v svetlobo Božje ljubezni. Adventni venček nas vabi, da ne ostanemo
pri simbolih, ampak jih živimo: Upanje, Vera, Radost in Ljubezen so darovi, ki jih
Bog prinaša v naš vsakdan.

11



BOŽIČ

Božič ni le praznik lučk in tradicije
Danilo Jovanović je duhovnik in teolog iz Novega mesta ter organizator
družbenih dejavnosti v Evangeličanski cerkvi Novo mesto.

Božič ni le praznik lučk in tradicije, ampak v svojem najglobljem jedru nosi zgodbo,
ki je skozi stoletja oblikovala kulturo, vrednote in človeška življenja. To je zgodba o
Jezusovem rojstvu, ki daje božiču posebno duhovno težo in smisel, ki presega
praznično razpoloženje.

V decembrskih dneh se svet umiri. Kljub naglici, ki pogosto spremlja priprave na
praznike, se v zraku čuti drugačno razpoloženje. Toplina, ki povezuje ljudi, odpira
srca do osamljenih, prezrtih in vabi k razmisleku. 

Božič je priložnost, da se posameznik ustavi in zazre vase ter se spomni, kaj v
življenju zares šteje – ljubezen, dobrota, odnosi in notranji mir. To je čas, ko se
vračamo k preprostim radostim: družinskemu smehu, svečkam, ki osvetljujejo
prostore in naše hiše, trenutkom tišine, ki jim sicer tako redko dovolimo v svoj
vsakdan. Je čas, ko se za trenutek odmaknemo od skrbi in dovolimo, da nas napolni
občutek, da je svet kljub vsemu lep, da ima življenje red in smisel.

Čeprav se božič danes praznuje na različne načine, je njegovo izvirno jedro rojstvo
Jezusa Kristusa. Ta dogodek sam po sebi ni spektakularen in razkošen. Zgodilo se je
v skromnosti hleva, v tihoti noči, daleč od mestnega vrveža. A prav ta preprostost
sporoča močno resnico, da čudeži pogosto vstopijo v svet na tih, nevsiljiv način.
Jezusovo rojstvo simbolizira novo upanje v zgodbi o betlehemskem hlevu. Je
utelešena ideja, da se luč lahko rodi tudi v najtemnejših okoliščinah in da se bo
približal človeku ne z močjo in veličino, ampak z nežnostjo, ranljivostjo in
ljubeznijo.

12



Za kristjane božič ni zgolj spomin na zgodovinski dogodek, ampak na ponovni
sprejem sporočila, da nikoli nismo sami, da je vsak človek dragocen in ljubljen.

Božič je sporočilo, ki presega čas in prostor. Zgodba o Jezusovem rojstvu nosi v
sebi univerzalno sporočilo, ki se dotakne tudi tistih, ki vero razumejo bolj
simbolično: 

Svetloba premaga temo. Zvezda nad Betlehemom je več kot nebesno
znamenje. To je simbol, da upanje in pot vedno obstajata, tudi ko se zdi, da ju
ni.
Mir ni nemogoč. Ko angeli oznanjajo »mir ljudem na zemlji«, govorijo o tem, da
se mir začne v srcu vsakega posameznika.
Ljubezen je temelj. Jezusovo rojstvo je dejanje neizmerne ljubezni in božič nas
vabi, da to ljubezen širimo naprej.

Sodobni božič združuje tradicijo, druženje, obrede in osebno praznovanje. Nekateri
ga doživljajo predvsem duhovno, drugi kulturno ali družinsko. A vsi v njem najdemo
nekaj, kar nas pomiri in poveže. Božič nam da razlog, da se ponovno povežemo
drug z drugim, s seboj in s tem, kar nam daje občutek smisla.

Božič ni lep zaradi daril in dobre hrane. Božič je lep zaradi svojega sporočila in to
je, da se luč rodi v temi, da je upanje vedno mogoče in da je ljubezen največji dar, ki
ga lahko damo ali prejmemo. Naj nam bo letošnji božič čas miru, topline in novega
upanja. Tako v vsakdanjem življenju, kot v duhovni svobodi, ki jo prinaša zgodba o
Jezusovem rojstvu.

13



BOŽIČ

Božič – trenutek, 
ko nas najde Božja luč

Dr. Katja Brkič Golob

Božič je praznik svetlobe, ki razsvetljuje temo – tako fizično kot duhovno. Vsako
leto nas spremljajo lučke in sveče, ki prinašajo toplino in upanje. Svetloba ni le
estetska podoba, temveč življenjska nuja: brez nje človek in vsa živa bitja ne
morejo preživeti. Znanstveniki potrjujejo njen pomen, NASA pa ugotavlja, da
decembrska razsvetljenost mest doseže celo vesolje. Sociologi opažajo, da božične
luči zmanjšujejo kriminal, ker ljudem dajejo občutek varnosti. Tradicija okraševanja
dreves z lučkami sega do Martina Luthra, ki je ob pogledu na zvezde pomislil na
Jezusove besede: »Jaz sem luč sveta.« Kot simbol Kristusove luči je doma okrasil
drevo s svečami. C. S. Lewis je zapisal, da je v preprostem betlehemskem hlevu bilo
nekaj večjega od vsega sveta – rojstvo Jezusa Kristusa.

Evangelist Janez v prvem poglavju razkriva globlji pomen božiča: »V začetku je bila
Beseda … V njej je bilo življenje in življenje je bilo luč ljudi.« Če Luka opisuje
zgodovinski dogodek z angeli, pastirji in jaslimi, Janez usmerja pogled k
presežnemu – k temu, kaj pomeni biti Božji otrok. Božični večer je poln
vznemirjenja, hitenja in pričakovanja, božični dan pa prinaša zdravilno tišino, ki je
naravni odziv na srečanje z Bogom. Tišina spremlja rojstvo in smrt človeka,
spremlja tudi molitev. Mati Terezija je dejala: »Molitev je sad tišine.« Božič je
odmev Božje ljubezni, ki vstopa v naš nemirni svet.

Janezov zapis se navezuje na stvarjenje: »V začetku je Bog ustvaril nebo in zemljo.«
Tako kot je Bog rekel: »Bodi svetloba,« in je nastala svetloba, tako Kristus kot
Beseda prinaša življenje in luč. To razodeva dve resnici: Bog biva v občestvu – v
odnosih – in Kristusova identiteta je božanska. Zato njegovo rojstvo ni le
zgodovinski dogodek, temveč Božja intervencija v zgodovino človeštva. Tema, o
kateri govori Sveto pismo, se ponavlja v vojnah, nasilju, zlorabah, osamljenosti in
moralnem zlomu. Današnja družba se sooča z občutkom tragičnosti življenja,
psihičnimi stiskami, osamljenostjo, tekmovalnostjo in naučeno nemočjo. Človek
postaja ujetnik lastne svobode.

14



V to temo vstopa Bog – ponižno, v tišini, v podobi nebogljenega otroka. Prvi božič
je trenutek odrešenja, ko se drama stvarjenja nadaljuje. Herod simbolizira
hedonizem in zlom vrednot, pastirji predstavljajo zmedene in ranjene ljudi,
modreci znanost in iskanje smisla, angeli pa glas Cerkve, ki ga danes mnogi ne
slišijo. V svetu zlomljenih odnosov in praznih src se rodi Kristusova luč, ki razodeva
Božjo ljubezen. Božič prinaša zdravilno tišino, ki nas vabi k spoštovanju Boga. Če
bomo dovolj dolgo stali v tišini, nas bo Božja luč našla, obsijala naše dvome in
razblinila temo.

Kristusova luč prinaša življenje. Če prihajamo zlomljeni, naj nas Božja ljubezen
obnovi. Če smo ranjeni, naj nas ozdravi. Če smo obupani, naj nas napolni z
upanjem. Če smo prazni, bomo odšli napolnjeni; če smo krivi, nam je odpuščeno;
če smo osamljeni, nas Bog sprejme v občestvo. Božič je trenutek, ko nas Božja
milost objame in spremeni. Luč sveti v temi – in tema je ne premaga.

Božič ni le zgodovinski dogodek, temveč Božja luč, ki razsvetljuje temo našega
življenja. V svetu nemira, osamljenosti in zlomljenih odnosov prihaja Bog v tišini –
ponižno, kot otrok – da nas obnovi, ozdravi in napolni z upanjem. Luč sveti v temi
in tema je ne premaga. Če se umirimo, nas Božja ljubezen najde, obsije naše dvome
in prinese življenje. Božič je odmev Božje ljubezni, ki nas vabi, da sprejmemo
Kristusovo luč in dovolimo, da spremeni naše srce.

15



BOŽIČ

Na prvi božič smo zvedeli, 
kaj se o nas pogovarja Bog

Dr. Daniel Brkič

Najti Boga je nemogoče. Najdemo lahko predmete, izgubljenega otroka, odkrijemo
nov izum, nove kraje, nove prijatelje, a nihče ne najde Boga. Bog ni izgubljen,
izgubljeni smo mi. Ker Boga ne moremo najti, se nam on stalno razodeva. Zato ne
moremo trditi, da je skrit in nespoznaven. Bog se je dokončno razodel s svojim
učlovečenjem v Jezusu Kristusu. To presega človeško domišljijo. Gre za
učlovečenje Božje ljubezni. Ta novost je tako radikalna, da jo je moral izvesti sam
Bog. Tega ne moremo opisati ne s prozo ne s poezijo. Zmanjka nam besed. 

Zato je Teolog Janez zapisal: »V začetku je bila Beseda (gr. logos) in Beseda je bila
pri Bogu in Beseda je bila Bog.« (Jn 1,1) Erazem Rotterdamski (1466–1536), ki je
briljantno obvladal grščino in latinščino, je latinski prevod Svetega pisma, to je
Vulgato, primerjal z zgodnjimi grškimi rokopisi. Trdil je, da izraz »logos« pomeni več
kot »beseda«, zato je stavek osmislil in prevedel, da je bil na začetku »pogovor«. To
pomeni, da je vse nastalo iz večnega pogovora v Bogu, ki je Oče in Sin in Sveti Duh.
Bog, ki je ljubeče občestvo, se pogovarja. Kaj pa mi? Govor nas označuje in določa
kot osebe, ustvarjene po Božji podobi. V svetu informatike, tehnike, algoritmov
umetne inteligence … se premalo pogovarjamo in preveč častimo stvari, zgubljamo
pa odnos. Božji večni pogovor zajema tudi odrešenje človeštva v Jezusu Kristusu.
Mi smo rezultat Božjega pogovora, zato nismo del slepega slučaja ali hladne usode,
ampak smo za Boga edinstveni. Smo v Božjem ljubečem in sočutnem srcu. 

Antropologi pravijo, da se govor, besede in jezik ne bi razvili, če bi živeli kot
samotarji, kot individuumi. Bog ni samotar, ampak je občestvo Ljubezni Očeta in
Sina in Svetega Duha. Bog nas nagovarja z Besedo, ker noče, da se počutimo
osamljeni, spregledani, odvečni, nepomembni, nepotrebni, nevredni. Bog govori
srcu človeka. Ker je piscu evangelija, Teologu Janezu, zmanjkalo besed, da bi to
izrazil, je uporabil posebno grško besedo Logos. Pojem Logosa je vsaj pol tisočletja
zaposloval starodavne grške filozofe, ki so v debatah iskali rešitev za človeštvo, a
zaman. Na drugih koncih sveta pa so iskali rešitev ostali modreci in vse religije
sveta. A uganke ni mogel razrešiti nihče. Zato je dal evangelist besedi Logos novo
dimenzijo, ki ni omejena s človeškim razumom in je nadzemeljska. Kajti problema
greha ne moremo rešiti sami; s filozofijo, religijo, moralo, aritmetiko, jezikoslovjem,
znanostjo, tehnologijo, umetno inteligenco. Z naštetim ni nič narobe, a ne
zadostuje, ker je problem greha obsežnejši, saj je duhovne narave. Nemški filozof
Kant je zapisal: »Razvoj človeštva je odvisen od razvoja človeškega duha, ne pa od
razvoja tehnologije.« 

16



Bog nam je na prvi božič spregovoril s posebno Besedo, da z njo navdihne in
ozdravi vse naše besede. Vsi jeziki sveta so premalo, da bi opisali Božje usmiljenje.
Tudi poliglot, ki obvlada več jezikov, tega ne zmore. Zakaj naši jeziki ne zadostujejo?
Apostol Pavel je to razložil, rekoč: »Ko bi govoril človeške in celo angelske jezike,
ljubezni pa bi ne imel, sem postal brneč bron ali zveneče cimbale.« (1 Kor 13,1) Bog
mi daje možnost, da ocenim svoje besede, dejanja in odnos do drugih. Kakšen sem
kot zakonec ali partner, prijatelj, delavec, delodajalec, sodelavec, sosed, starš,
otrok, državljan, kristjan? Ali sem le brneč bron ali zveneče cimbale, ali pa govorim
jezik ljubezni? Obstaja jezik, ki se ga ne učijo v nobeni šoli in ga ne govori nobena
ustanova. To je jezik Božje ljubezni. 

Tega jezika se učimo in ga govorimo samo v Cerkvi. V Cerkvi ne govorimo jezika
strahu, kajti tam, kjer je strah, ni ljubezni (1 Jn 4,18). Strah je povezan s kaznijo, ne
pa z ljubeznijo. V Cerkvi ne govorimo jezika nestrpnosti, ampak sprave. V Cerkvi ne
govorimo jezika nasilja, ampak miru. V Cerkvi ne govorimo jezika obupa, ampak
upanja. Svet govori jezik nasilja, moči, zlorabe, sovraštva, obupa, toda Božji Logos,
ki se je spustil na Zemljo, je drugačen. Govoriti Božji jezik nas uči Sveti Duh. 

Nova religioznost propagira boga, ki nima obraza, kar pomeni, da je brez osebnih
značilnosti. Gre za vero v obstoj višje energije, kozmične zavesti ali sile, ki nima
Očetovega obličja. Jezus Kristus je nasmešek na Božjem Očetovem obrazu. Danes
je atraktiven razosebljeni bog. Ker smo Boga razosebili in ga s tem razbožili, smo
razosebili in razčlovečili tudi človeka; zato smo tako obupani, tesnobni, prazni in
nesrečni. Izgubljamo zaupanje in upanje. 

Naučimo se govoriti jezik Božje ljubezni in svet bo toplejši, prijaznejši, mirnejši in
lepši. Evangelij nima nič opraviti s filozofsko idejo, kajti Beseda je postala telo. »Kar
je bilo od začetka, kar smo slišali, kar smo na svoje oči videli, kar smo opazovali in
so otipale naše roke, to vam oznanjamo: Besedo življenja.« (1 Jn 1,1) Beseda
oziroma Božji pogovor o našem odrešenju se je učlovečil, ker nas je Bog prvi
vzljubil (1 Jn 4,19). Božji večni pogovor Očeta in Sina in Svetega Duha o grešnikih
se je konkretno udejanjil in razkril na prvi božič. Na prvi božič smo zvedeli, kaj se o
nas pogovarja Bog; da nam je izkazal ljubezen do konca (Jn 13,1). 

Z Božjo ljubeznijo ni tako, kot s trganjem venčnih listov na cvetu marjetice: Bog me
ljubi, Bog me ne ljubi … Kajti Bog me ljubi – in pika. »Bog je namreč svet tako
vzljubil, da je dal svojega edinorojenega Sina, da bi se nihče, kdor vanj veruje, ne
pogubil, ampak bi imel večno življenje.« (Jn 3,16)

17



RAZMIŠLJANJE

Absurdnost božiča
Dr. Daniel Brkič

Ko se je rodil Odrešenik sveta, so angeli oznanili veliko veselje, ki je za vse ljudi. Ni
lepšega kot nekomu prinesti veselo vest. Ta vest ni zapletena in nerazumljiva,
ampak je kratka in vsem jasna. Rojeno Dete je vredno pozornosti. Ko se rodi otrok,
ga pridejo pogledat babice, dedki, strici, tete, sosedje in prijatelji. Tako je bilo tudi v
Jezusovi deželi. Toda Dete Jezus privlači tudi ljudi iz daljnih dežel. K njemu so prišli
trije kralji in se mu poklonili. 

Zakaj vsemogočni Bog prihaja v kaos sveta v podobi deteta? Zakaj ne vstopa
triumfalno? Ne gre za Božji trik, ampak za jedro božičnega sporočila. Bog nas ne
prisiljuje, ampak nas prevzema s pojavom majhnega deteta. Ne osvaja nas z
ognjenim obrazom, ampak z obrazom nebogljenega otroka. Kdor se zazre v tak
obraz Boga, ne more živeti, kot da se ni nič zgodilo. Bog ni ostal nemi opazovalec z
nedosežnih višin, ampak se je najrealneje vmešal v svet kot naš sopotnik. Postal je
otrok, da se ga ne bi bali. Božič nam dokazuje, česa vse je Bog sposoben. Pravi Božji
obraz se nam odkriva prav v božiču. Bog ni oddaljena vesoljska okamnina, ampak
ima srce, ki bije za nas. Samo krščanstvo pozna takšnega Boga. 

Toda sprašujemo se, ali v prečiščeni svet sodi tudi smrdeči hlev? Ali si ne bi človek
izmislil prepričljivejše vere kot je diskreditirano in osmešeno krščanstvo? A celo
marksistični filozof Ernest Bloch je zapisal: »Betlehemski hlev je resnica. Je
stvarnost. Ne gre za izmišljotino, kajti človeške bajke niso naklonjene bedi. Še manj
tesarjevemu sinu, ki se druži z majhnimi ljudmi in na koncu konča na vislicah križa.
Človeške bajke poznajo zgodbe, ki bleščijo od zlata, da bi bile prepričljivejše.
Takšno nasprotje je dokaz, da gre v evangelijih za zgodovinsko dejstvo, kajti če bi
bili evangeliji plod človeške domišljije, bi bili zagotovo drugačni.« 

Človek od vedno koprni po močnem in velikem Bogu, zato išče Boga, ki je večji od
človeka. Nočemo prikimati majhnemu Bogu, ki spi v jaslih kot nebogljen otrok. Zato
se raje vračamo k poganskim bogovom ali čistim idejam z Vzhoda. Učlovečenje
Božjega Sina imamo za norost, spotiko, zgražanje, pohujšanje, škandal, kajti Judje
zahtevajo znamenja, Grki pa modrost (1 Kor 1,22-23). Tega ni možno racionalizirati.
Realizem Božjega učlovečenja se nam zdi nesprejemljiv in preveč naiven.
Ustvarjamo naše projekcije o Bogu, ki so povezane s podobo, ki jo ima človek o
sebi. Tako kot Judje, ki so Jezusa zavrnili zato, ker ni ustrezal njihovim šablonam
Boga. Ko bomo pripravljeni zapustiti svoje bogove zaradi Boga, bomo osvobojeni
spoznali Boga, ki je Oče, kakršnega nam je razodel Jezus. 

18



Večni Bog je postal človeško bitje. To zveni slabše, kot če bi se človek spremenil v
mušico. Toda če bi hoteli svet spreobrniti v krščanstvo, si zagotovo ne bi izmislili
tako nespametne vere, kajne? Toda Božja norost je modrejša od ljudi in Božja
slabotnost močnejša od ljudi (1 Kor 1,25). To se sliši šokantno. Tega ni možno
razvozlati. To je pregloboka voda. Tako kot Sveta Trojica ni matematika, tudi
učlovečenje ni filozofija. Je čudež, vreden hvaležnega premišljevanja. Bog je storil
neverjetno stvar, ko je bil Jezus Kristus spočet od Svetega Duha, rojen iz Marije
Device. Zdi se ironično. Toda priznam, da v to osupljivo zgodbo ne bi verjel, če ne
bi bila videti smešna in dovolj nora. Prepriča me ravno njena absurdnost. Logika ne
more pomagati. Kako bi lahko božansko postalo človeško? Kako bi lahko večnost
vstopila v čas? Kako bi lahko Neskončno postalo končno? Sliši se protislovno, a je
resnično. Filozof in teolog Søren A. Kierkegaard je trdil, da skok v »absurdnost«
učlovečenega Boga prinaša srečanje z neskončno Ljubeznijo. To je začetek odnosa,
ki človeško življenje spremeni v pustolovščino vere, ki sega onkraj groba.

Humanistična revolucija je z oltarja vrgla Boga in tja postavila človeka. Toda človek
se je izkazal kot slab bog. Takšni naši izumi bogov nadobudne sanje sprevračajo v
krvave totalitarne režime. To pa zato, ker zavračamo prvi božič, ko se je zgodila
duhovna revolucija, ki presega vsako religijo in filozofijo, saj jo je izvedel sam Bog.
Vsemogočni je hotel postati v Marijinem naročju nezaščiten, nebogljen, slaboten in
nemočen. Dovolil je postati Bog v človeških rokah, človekov plen. Njegova
darovanjska smrt na križu je podobo Božje nemoči še absurdno poglobila, kar pa
smo razglasili za škandal. Toda absolutni Bog se je v svoji suvereni svobodi odločil
učlovečiti, da bi postala človekova človečnost Božja. Da bi postala naša minljivost
neminljivost, izgubljenost pa odrešenje. Krščanski Bog ne more drugega razen
ljubiti. Prava ljubezen nima razložljivih razlogov. »Razodela se je namreč Božja
milost, ki rešuje vse ljudi.« (Tit 2,11) »Pojavili sta se dobrota in človekoljubnost
Boga, našega odrešenika.« (Tit 3,4) 

Jasli in križ sta znamenji dokončnega in popolnega razodetja Boga, ki je tako »noro
zaljubljen v človeka«, da vstopa celo v našo smrt. Stalno vstopa v umazanijo
našega greha, medtem ko mi sterilno molimo: »Bog, reši nas takšnega Boga.« Greh
je izdaja ljubezni. Mi smo izdali Boga in se od njega oddaljili. Če se nam zdi Bog
predaleč, premislimo, kdo se je odmaknil. 

19



Človek se ne bi nikoli povzpel do Boga, če se ne bi Bog prvi spustil k človeku na
nam dostopen način. Govorimo: »Ne potrebujemo Boga, ki hoče biti majhno dete
in nemočen trpin na križu.« Toda tak Božji podvig bi nam moral dati misliti, kajti
tega ne pozna nobena religija, ker Božje človekoljubje vse presega. Brez jasli in
križa krščanstvo pade. Francoski ateistični književnik Armand Salacroua je pred
svojo smrtjo napisal pismo: Pozivam Boga na sodbo, da mu povem: »Mar misliš, da
me imaš ti, ki si se celo življenje pred mano skrival, v času moje smrti pravico
obsoditi? Se ti to ne zdi nepošteno?« Paul Claudel, znani francoski pesnik in
dramatik, mu je odpisal: »Gospod Salacroua, motite se. Bog nas že dva tisoč let
kliče k sebi z betlehemskim Detetom. Dva tisoč let nam razpet vpije s križa. Dva
tisoč let nam govori z glasom svoje Cerkve. Dva tisoč let vabi tudi vas, ne kot
sodnik, ampak kot brat in Odrešenik.« Paul Claudel mu je to napisal zato, ker je sam
odraščal brez vere, kar je bilo med francoskimi izobraženci v modi. Žalostna doba
scientizma ga je oropala smisla. A ga je, kot je zapisal, na božični dan leta 1886 Bog
zgrabil z močno roko in ga potegnil iz kože ter ga presadil v novo telo. Izkusil je, da
je Bog stvarnost. 

Ni nam treba čakati, da bi se z Bogom začeli pogajati na smrtni postelji. Odrešenik
želi razsvetliti naše noči zdaj. Rodil se je v noči, ker ima vsak svojo noč. Ko ne
vidimo in tipljemo in na vsakem koraku slutimo prepad, si želimo luč. Jezus je luč v
temi. Ostali bogovi so medle lučke v temi, on pa je sonce. Ko posije sonce, ostale
luči zgubijo moč in veljavo. 

Znani ameriški dramatik vseh časov Eugene O'Neill se v svoji drami Veliki bog
Brown sprašuje, kdo je pravzaprav človek. Na to vprašanje človek ne zna
odgovoriti. Lahko samo natolcuje. Bog nam je v betlehemskem otroku pokazal naš
original in nas pozval na obnovo Božje slike v nas. Zdaj vemo, kakšen je Bog in
kakšen naj postane človek. Božič je vesela novica, je evangelij v evangeliju, kajti
razodela se je Božja milost, ki rešuje vse ljudi (Tit 2,11). Ni nas odrešila
sentimentalna božična pravljica. Ni nas moglo odrešiti to, kar je mogoče; potrebno
je bilo nemogoče, potreben je bil čudež. »Bogu namreč ni nič nemogoče.« (Lk 1,37)

20



RAZMIŠLJANJE

Neizprosna božična budnica
Curzio Malaparte (1898–1957) je bil italijanski dramatik.

Čez nekaj dni bo božič in verniki se že pripravljajo za največje licemerje. Zakaj
nima nihče izmed nas poguma reči, da svet ni bil nikoli tako malo krščanski, kot je
zdaj? Zakaj si nihče ne upa priznati, da sladkobesednost politikov in velika parada
evangeljskih čustev ter procesije prebrisanih pobožnjakarjev naredijo vse, samo
da skrijejo strašno resnico, da niso kristjani in da je Kristus umrl v njihovih dušah?
Kako lahko mirno in tiho slavijo božič, ne naredijo pa ničesar, da bi v svetu
preprečili zlo, bedo, nasilje in trpljenje? Hotel bi, da bi božični kolač raje postal
telo, ki trpi pod našimi noži, in da bi vino raje postalo kri, da bi se med okušanjem
le-tega vsaj za trenutek zgrozili nad svetom. Hotel bi, da bi se nam med
praznovanjem božiča iznenada prikazali naši otroci, kakršni bodo jutri in čez nekaj
let, če se ne bomo pogumno dvignili proti zlu, ki nam preti – uboga razkosana
telesa, zapuščena v rdečem blatu nekega bojišča. Hotel bi, da se v božični noči v
vseh cerkvah sveta dvigne nek siromašni duhovnik, vpijoč: »Zginite od teh jaslic,
vi, hinavci, svetohlinci in lažnivci, vrnite se v svoje domove in jokajte nad zibkami
svojih otrok. Če svet trpi, trpi zaradi vašega greha, ker si ne upate braniti pravice
in dobrote in se bojite biti resnični kristjani. Pojdite od teh jaslic, dvoličneži! Ta
Otrok, rojen, da odreši svet, se zgraža nad vami!«

21



RAZMIŠLJANJE

Ali se igramo Boga?
Dr. Daniel Brkič

Gensko spremenjeni ljudje ne obstajajo le v znanstveni fantastiki. Nedavno odkriti
izum, t. i. CRISPR, omogoča spreminjanje genomov živih organizmov, kar ponuja
neslutene možnosti urejanja zarodnih celičnih linij tudi pri človeku, v kombinaciji
vsiljenega gena pa realno možnost za prokreacijo živih bitij in snovanje nove
človeške vrste. Gre za pomemben izum na področju biotehniške in biomedicinske
znanosti. 

Ta znanstveni dosežek omogoča preboj na področju zdravljenja bolezni, ker imajo
njegove klinične aplikacije terapevtski učinek, in pri podaljševanju življenjske dobe.
Oboje je pohvalno. A je tu še temna plat. To na dolgi rok omogoča tudi
»dizajniranje« ljudi, kar že zdaj odpira nove etične in teološke dileme. Kje je
dopustna meja takšnih spolzkih intervencij? Ali lahko človek – molekularni biofizik
– v Božjo evolucijo umesti svojo evolucijo in tekmuje oziroma soustvarja z Bogom?
Ali lahko izboljšuje padli svet? Kaj če ga s tem vodi v propad? Biofiziki so šli v
odnosu do Boga korak dlje kot astrofiziki. Človekova želja je od vedno, da bi postal
kakor Bog (1 Mz 3,5). Nacistična evgenika je poskusila izboljšati človekov genski
fond in spodbujati zaželene lastnosti, a je takšno izpopolnjevanje arijske rase
vodilo v grozo. 

Znanstveni dosežek CRISPR človeku omogoča, da se igra Boga. Ali se človek res
igra Boga? Zakaj Bog takšno nenaravno igro dopušča? Kaj je s človekovim
dostojanstvom? Kako CRISPR, s pomočjo katerega lahko ustvarimo nove pasme
rastlin, živali in ljudi, krši versko prepričanje? Sveto pismo tehnologije matičnih
celic ni predvidelo, ker zanje niso vedeli. Nekateri teologi zagovarjajo, da je vse,
česar Sveto pismo ne prepoveduje, dovoljeno. Vendar je treba na tak bioterorizem
gledati širše. Nekateri teologi prepoznajo v bioznanstvenikih Božje sodelavce.
Vendar judovski Talmud pravi, da so pri ustvarjanju človeka trije partnerji: moški,
ženska in Bog. Tu imamo četrtega partnerja z imenom CRISPR. Kako pa gledajo
judovski rabini na podaljševanje človekove življenjske dobe s pomočjo tehnologije?
Za njih je podaljšano življenje priložnost za daljše čaščenje Boga. 

Genetska revolucija je razburljiva, zato moramo biti pri njeni uporabi previdni.
Zlasti kadar gre za reproduktivno tehnologijo ter njene družbene, ekonomske,
sociološke in psihološke učinke.

22



Greha tako in tako ne moremo eliminirati na tehnični način, ker gre za duhovno
kategorijo. Če mora predpisani otrok ustrezati našim dizajnerskim specifikacijam,
da bi ga sprejeli in imeli radi, bomo ustvarili monstrum; lepo in zdravo pošast,
spako. Zato morata tudi teologija in družbeno angažirana Cerkev redno odgovarjati
na bioetične dileme. Ne smemo zanemariti, da je stvarjenje proces, s katerim
Stvarnik vzpostavlja in vzdržuje obstoj bitij, ki niso Bog. 

Ne Prometej ne Frankenstein ne smeta narekovati naše etike. Vsak tehnološki
napredek, od ognja do urejanja genov, prinaša potencial za dobro in zlo. Mitološki
Prometej nam je prinesel ogenj, toda ogenj, ki greje ognjišče, lahko hišo požge. Ko
bioznanstvenik pogleda pod mikroskop, mora tam videti Božjo roko, ne pa svoje
roke. Ne zato, ker je Bog kapricast in se počuti ogrožen, ampak, ker je to v naše
dobro. Mi potrebujemo zdravo mejo, ne pa Bog. 

Bog je dal človeku razum in prav je, da ga uporabljamo. Že Galileo Galilei je trdil, da
je matematika jezik, s katerim Bog piše vesolje. Globoko veren protestant Leonhard
Euler iz Švice, matematik matematikov, je na dvoru ruske carice Katarine Velike v
Sankt Peterburgu na njen predlog osramotil Denisa Diderota, francoskega filozofa
in zagovornika ateizma, ki je dvorjane ščuval proti Bogu. O tem imamo zapis, a tudi
če gre za anekdoto, je v njej temeljna resnica: Boga ne more nihče ovreči.
Matematik Eluer naj bi ošabnega ateista Diderota, ki se je predstavil kot genialni
izobraženec in vseved, pred zbrano publiko na dvoru osramotil s preprosto
algebrajsko enačbo, ki jo je napisal na tablo in ga z njo izzval trdeč: »Gospod
Diderot, Bog obstaja, odgovorite.« Osramočeni in poraženi ateistični filozof je
zardel, ostal brez besed in Katarino Veliko zaprosil, če lahko zapusti Rusijo in se
vrne v Pariz. Sram ga je bilo, ker ni dojel niti najosnovnejše enačbe, kosati pa se je
hotel s samim Bogom! Ironično je, da se tudi današnji sekularni bioznanstveniki
ponašajo s tem, da se z izumom CRISPR igrajo Boga. Zakaj Boga vpletajo v svojo
enačbo, če vanj ne verjamejo? 

Za transhumaniste pomeni CRISPR konec utopije o prihodnosti. Toda organizmi,
izdelani na ta način, bi slej ko prej postali zastareli modeli, tako kot to postanejo
prenosniki in mobilni telefoni. Na ta način zasnovane osebe ne bi bile svobodne,
ker svoboda zahteva drugačen izvor. Vsak človek ima pravico do svoje edinstvene
srečke v veliki genetski loteriji prenosa človeškega življenja. Pravico, da ni
zasnovan. Pravico, da živi svoje življenje kot presenečenje. 

Človek se ne more igrati Boga, ker nima božanskih lastnosti. Naša vsemogočnost,
pravičnost, ljubezen, vseprisotnost, modrost so drugačne od Božjih. Človek ne
more prevzeti vloge in mesta Boga in ju nikoli ne bo. Genetske CRISPR škarje ne
bodo nikoli spodkopale Boga, niti nas ne bodo od njega odrezale. Psalmist se je
izrazil satirično, ko je napisal, da se Bog človekovi domišljavosti, ki meji na
blaznost, posmehuje, medtem ko se mi hvalisamo, da imamo Boga v pesti. »Ta, ki
prestoluje v nebesih, se smeje, Gospod se jim posmehuje.« (Ps 2,4)

23



VREDNOTE

O veri
Ace Arsov je duhovnik v Evangelijski cerkvi Logos Bled ter voditelj
Društva Doulos za pomoč zasvojencem in njihovim svojcem.

Veliko izkustev je v življenju človeka, eno temeljnih je vera. Ni človeka na zemlji, ki
ne bi veroval v nekaj. Z gledanjem, poslušanjem in prijemanjem niso izrabljene vse
možnosti, ki so nam dane, kajti vera je stik s stvarnostjo, ki je drugačna; globlja kot
gledanje. Tudi ljubezen presega oprijemljiva dejstva. V Stari zavezi je izkustvo vere
poimenovano s številnimi besedami, ki se nanašajo na zaupanje, varnost in upanje
v Boga, v Bitje, ki presega človeka in je večno. Samo v Bogu človek najde varno
sidro svojega bivanja. V starozaveznem jeziku verovati pomeni odgovoriti na Božje
delovanje. Bog se človeku razodeva kot tisti, ki ga ljubi in mu je zvest. Bog ga išče in
notranje nagovarja. Človek, ki je od Boga ustvarjen, v sebi nosi pečat hrepenenja
po Bogu: »Kot otrok, ki išče starše in se k njim vrača.« Verovati pomeni reči Bogu
»da«, zgraditi svoje bivanje na njem. Zato moramo spoznati njegovo odrešenjsko
delovanje, ki se razodeva v človeški zgodovini. Ne verujem v nekaj, ampak v
nekoga. V knjigah Nove zaveze je vera odločilni odnos človeka z Bogom. Kristjan je
tisti, ki veruje v Boga Jezusa Kristusa. Ni se dovolj ustaviti pri tem, da je bil Kristus
dober in moder človek in zanimiva osebnost. Verovati pomeni sprejeti pričevanje o
Jezusu, tudi o križanem in vstalem. »Križ ljudje najraje zavračamo, raje kot v
vstajenje pa verjamemo v reinkarnacijo.« Vera je tudi »tvegana pustolovščina«, saj
lahko ustvarja vznemirljive trenutke, ker Boga z razumom ne moremo do kraja
razumeti. Vera je podarjena, zahteva pa, da se zanjo trudimo. Vera ni samo
odpoved in žrtev, je tudi polnost in neizmerna obogatitev, »največ, kar lahko
človek doseže v življenju«. 

Veren človek se zaveda, da zanj skrbi izredno dobri Bog, s katerim se lahko
pogovarja. Kdor ne moli, lahko pride do intelektualne vere, a Boga ne doživi v
toplini, ki jo doživljajo ljudje, ki se z njim pogovarjajo. Vera zahteva tudi moralna
dejanja. Krščanska vera je osebna, hkrati pa tudi občestvena in zahteva javno
vidnost. Kristjan ve, da je svet brez Boga tudi svet brez upanja. Nujnost Boga za
svet in v svetu je tudi največje družbeno in politično vprašanje, ki postavlja
kristjane pred dolžnost soodvisnosti: spoštovati moramo drugače verujoče, vendar
obstajajo vprašanja, o katerih ni pogajanj in jih ne smemo pohoditi, sicer porežemo
vejo, na kateri sedi človeštvo.

24



Danes vero opredeljuje šibko versko znanje, zato »ostajamo z otroškimi
pojmovanji« tudi v odraslih letih. Če vero jemljemo zgolj kot navado, običaj brez
globljih korenin, smo jo deformirali. Vero pojmujemo tudi kot servis, uslugo, ki se
plača. V družini mnoge probleme verske vzgoje prepuščamo drugim, zlasti Cerkvi,
pa starim staršem, ki ne morejo biti kos sodobnim potrebam otrok. Pomembni so
starši. Če očetje ne bodo prevzeli aktivnejše vloge v verskem oznanilu v družini, ne
bo verskega preporoda. Nadvse pomembno je otrokom dajati zgled. Danes je
problem v tem, ker je vera pretrgala vez celo s tradicijo, zato več ni močna in ne
raste, tako kristjani nismo kvas, sol in luč v svetu. Moramo se prilagajati novim
časom, a vedno znova ohranjati dobra stara pota: »O tvojih ukazih hočem
premišljati in gledati na tvoja pota.« (Ps 119,15)

25



VREDNOTE

Očetovo srce
Danilo Jovanović

»Oče naš, ki si v nebesih…«

Samo dve besedi iz te molitve sta danes ključni: Oče naš. Ali si lahko zamislimo
lepši vstop v novo leto kot z mislijo na Boga, ki nas ljubi in kliče k sebi? Novo leto je
nova priložnost za nov začetek – in najboljši začetek je z Očetom, ki nas nikoli ne
zapusti.

Zgodba, ki razkriva srce Očeta. Na Tajskem je živel mladenič Sawet. Naveličal se je
mirnega življenja na podeželju in odšel v Bangkok, da bi našel smisel. Namesto
smisla je našel svet drog in prostitucije. Postal je trgovec z dekleti, nekatera so bila
stara komaj deset let. Denar, moč, priljubljenost – imel je vse. Dokler ni nekega dne
ostal brez vsega. Oropan, sam, v baraki ob smetišču. Takrat se je spomnil besed
svojega očeta: »Čakal te bom.«

Sawet mu je pisal: »Oče, če me še čakaš, obesi belo zastavo na drevo ob hiši. Ko
bom šel mimo z vlakom, bom vedel, da me sprejemaš.« Ko se je vlak približal hiši, ni
upal pogledati. Prosil je sopotnika, naj pogleda namesto njega. Ta pa je rekel: »Na
drevesu ne visi zastava… celo drevo je ovito v belo platno.« Ko je stopil z vlaka, ga
je oče objel in rekel: »Čakal sem te.«

Tri besede, ki zdravijo srce vsake izgubljene duše: Čakal sem te. Če človeški oče
zmore takšno ljubezen, koliko bolj naš nebeški Oče? On nas kliče, ko zaidemo. On
nas čaka, ko se oddaljimo. On nas sprejme, ko se vrnemo.

26



Novo leto – nova priložnost. Novo leto je kot potovanje z vlakom – ne vemo, kaj
nas čaka na postajah, a vemo, kdo nas čaka na cilju. Bog nas pozna. Ve, da brez
njegove ljubezni ne najdemo smisla. Zato nas v svoji Besedi imenuje »otroci« in
sebe »Oče«. To je eno največjih odkritij Svetega pisma – odgovor na najgloblja
hrepenenja človeka: potrebo po ljubezni.

V teh treh črkah – Oče – je odgovor na tri največja vprašanja:
Kdo smo? Božji otroci.
Od kod prihajamo? Iz rok ljubečega Stvarnika.
Kam gremo? Domov, k Očetu, ki nas čaka.

Novoletni izziv. Ko boš ta teden prižgal svečo, ko boš slišal zvonove, ki oznanjajo
novo leto, spomni se: Oče te čaka. Ne z belo zastavo, ampak z odprtimi rokami. Naj
bo Kristusova luč tvoj nov začetek.

Bog pravi v Izaiju 43,19: »Glej, nekaj novega storim.« In v Psalmih 90,12 beremo:
»Uči nas šteti naše dni, da pridobimo modro srce.« Novo leto ni le koledarska
sprememba – je povabilo k vrnitvi domov. Naj bo to leto, v katerem se vrneš k
Očetu.

Molimo. Oče, hvala, da nas čakaš. Hvala, da si nam dal novo leto kot priložnost za
nov začetek. Naj tvoje srce ogreje naše srce. Naj tvoja luč razsvetli našo temo.
Pomagaj nam, da se vrnemo k tebi in ponesemo tvojo ljubezen v svet. Amen.

27



VREDNOTE

Vrtnarji ljubezni 
Sveti Maksim Spoznavalec (ok. 580–662) je bil izjemen teolog, filozof in
mistik, ki je s svojim delom odločilno vplival na krščansko misel in
duhovnost.

V vrtu Duha je ljubezen najbolj izvrsten cvet, njeni cvetni listi se odpirajo s
potrpežljivostjo, njen vonj pa je prežet s prijaznostjo. Je kot tiha moč starega
hrasta, ki ponuja senco vsem, ki iščejo zatočišče pod njegovimi vejami, ne da bi se
spraševali, zakaj so pozni ali kaj jih je zadržalo.

Predstavljajte si sredi te zelene pokrajine grm, ki ima namesto cvetov trnje.
Njegove veje so grčaste od prepira, liste pa prežema zloba. Ta grm ne nudi zavetja,
ampak praska in rani. Je v nasprotju s prisotnostjo ljubezni, saj je utelešenje
nesoglasij in zamer. Tisti, ki v svojih srcih gojijo takšne trne, hodijo po poti, ki se
razlikuje od nežnih daril ljubezni. So kot vrtnarji, ki namesto da bi negovali zemljo
za obilno žetev, sejejo semena grenkobe, ki zemljo zastrupljajo. 

In ker je ljubezen bistvo Božanskega, vsaka oddaljitev od nje vodi proč od Božjega
objema. Bog je podoben brezmejnemu morju ljubezni, kjer je vsak val, ki boža
obalo, nežen šepet Božje naklonjenosti. Obrniti se stran od ljubezni pomeni obrniti
se stran od tega oceana, se znajti v pusti puščavi, kjer je Božji šepet oddaljen in
šibek.

Živeti v resničnem občestvu z Bogom pomeni skrbeti za vrt svojega srca, izruvati
trnje sovraštva in sejati semena potrpežljivosti in prijaznosti. Pomeni zalivati
semena z razumevanjem, saj je prava narava ljubezni svetišče miru in dobre volje.

V simfoniji obstoja je vsako dejanje potrpežljivosti nota, ki se usklajuje z božansko
melodijo, in vsako prijazno dejanje besedilo pesmi novega stvarjenja. Biti prepirljiv
in zlonameren pomeni igrati neskladno noto, vnašati spopad, ki odmeva v duši in
moti nebeški zbor. Zato si prizadevajmo biti vrtnarji ljubezni. Gojimo duha, ki cveti
s potrpežljivostjo in prijaznostjo, ki vse sprejme v svojo senco in zrcali Božjo
ljubezen v vsaki misli, besedi in dejanju. Kdor to živi, se približa srcu Boga, ki je
ljubezen sama.

28



VREDNOTE

Danes me je življenje spet ustavilo. V službeni naglici sem se peljal po cesti proti
Vanganelskemu jezeru, ko sem s kotičkom očesa opazil temno postavo, skrčeno na
pločniku. 

Rekel sem si: »Ko se bom vračal, se ustavim in preverim, ali je s človekom vse v
redu.« In res sem se čez kakih dvajset minut vrnil. Šlo je za človeka v stiski. Kmalu
sem izvedel, da mu je ime Goran. Obležal je na osončenem avtobusnem
postajališču. Ko sem se mu približal, sem opazil dve vozili, iz katerih so izstopili
ljudje in odvrgli smeti v koš, ne da bi pogledali na ubogega človeka. Z mirno vestjo
so se odpeljali. Pristopil sem in človeka na tleh vprašal: »Gospod, ali ste v redu?«
Pogledal me je in mirno rekel: »Gospod, živ sem. V stiski sem se napil in zdaj
počivam.« Bil je simpatičen, pristen in iskren. Vsak človek si zasluži človeško
dostojanstvo. Pogovor sva začela kot dva gospoda. Spraševal sem ga, od kod je, kaj
tu počne in ali mu lahko pomagam. Ponudil sem mu prevoz do mesta, a sva
ugotovila, da ne more vstati, ker ga močno boli desni gleženj. Zato se mu predlagal,
da ga odpeljem do bolnišnice, kar je sprejel. 

V tistem trenutku se je poleg naju ustavil tretji avto. Zadaj je imel velik simbol
ribice, znak kristjana. Pomislil sem, da se je ustavil zato, da mu ponudi pomoč, a
sem hitro ugotovil, da je tudi on odvrgel nekaj smeti in se brez besed odpeljal.

Dotik človečnosti 
Dušan Barišić je duhovnik iz Evangeličanske cerkvene občine Koper-
Izola ter nekdanji direktor Društva za pomoč zasvojencem od
nedovoljenih drog, ki se ukvarja z rehabilitacijo zasvojenih oseb. 

29



Gospoda Gorana sem vprašal, ali ima zdravstveno kartico. Ker je povedal, da je
nima, sem poklical številko 112. Zelo prijazna gospa me je takoj povezala z urgenco.
Razložil sem, da ob meni leži brezdomec, ki ne more vstati. Zaprosili so me, naj
ostanem z njim, dokler ne prispe rešilni avto. Privolil sem. 

Med čakanjem sva začela bolj oseben pogovor. Povedal mi je, da so ga starši
odslovili pred več kot dvajsetimi leti, ker je kadil marihuano, in da je zdaj poleg
kajenja postal odvisen še od alkohola. Zdravil se je že trikrat, žal neuspešno, zato se
vedno znova vrača k življenju pod milim nebom.

Ko sem ga vprašal, koliko je star, mi je odgovoril, da ima 44 let. Nasmehnil sem se in
mu rekel: »Potem sva isti letnik! Kdaj imate rojstni dan?« Odvrnil je: »Rojen sem bil
15. oktobra 1980.« Osuplo sem ga pogledal in ganjen rekel: »Gospod Goran, danes
imate rojstni dan. Vse najboljše. Danes niste več stari 44 let, ampak 45 let.«

Objel sem ga, čeprav je zaudarjal, in naredil skupno sliko predvsem zato, da bi mu
polepšal vsaj trenutek. Spomnil sem se, da imam v avtu majhno čokolado Milko. Z
nasmehom jo je sprejel. Tako sva z gospodom Goranom na pločniku ob smetnjaku
proslavila njegov rojstni dan.

30



Kmalu je prispelo reševalno vozilo z dvema tehnikoma, ki sta ga prijazno ogovorila
in odpeljala na urgenco v Izolo. Počakal sem, da sta ga naložila na nosila. Stisnil
sem ga za roko in se mu zahvalil za pogovor. 

Verjamem, da je gospod Goran hvaležen za pomoč, a ko sem gledal za njim, ko sta
ga sočutna reševalca odpeljala, sem v sebi začutil toplino. V meni se je nekaj
premaknilo. Tako srečen sem bil. Tako bogat sem se počutil. Globoko v meni je
odmevalo spoznanje, da se nisem jaz dotaknil njega, ampak se je on dotaknil mene.
Nisem jaz toliko pomagal njemu, kot je on pomagal meni. Njegova bolečina je
postala moja bolečina. V srcu še vedno čutim njegov otožni, a hvaležni pogled. To
je bil dotik človečnosti. Tih opomin, da Bog med nami ni skrit le v cerkvi, temveč v
človeku, ki leži na cesti. To srečanje mi je znova pokazalo, zakaj nas je Bog ustvaril:
da ljubimo, da smo ljubljeni in da v Drugem prepoznamo Njegovo podobo. Da
posnemamo usmiljenega Samarijana iz Jezusove zgodbe. 

Bog, hvala ti za vsak trenutek, ko nas življenje ustavi, da bi se v Drugem naučili biti
človek.

31



VREDNOTE

Apostol Pavel v Pismu Rimljanom zapiše besede, ki so izziv za vsakega kristjana:
»Nikomur ne vračajte hudega s hudim. Pred vsemi ljudmi si prizadevajte za dobro.
Če je mogoče, kolikor je odvisno od vas, živite v miru z vsemi. Ne maščujte se sami,
ljubi, ampak prepustite sodbo Bogu, saj je pisano: ›Moje je maščevanje, jaz bom
povrnil,‹ pravi Gospod. Nasprotno: ›Če je tvoj sovražnik lačen, mu daj jesti; če je
žejen, mu daj piti; s tem boš nanj kopičil žareče oglje.‹ Ne daj se premagati hudemu,
temveč premagaj húdo z dobrim.«

Te besede se upirajo naši naravni logiki. Že pri majhnih otrocih vidimo, kako težko
je živeti po tem načelu. V šolskih hodnikih pogosto slišimo: »On je prvi začel!« ali
»Tudi on je meni storil isto!« Otroci hitro držijo zamero in si zapomnijo vsako
krivico. Čeprav razumejo, da je sprava prava pot, si v sebi želijo poravnati račune.
Podobno se dogaja odraslim. Ko nas prizadenejo krivice, laži ali obtožbe, bi najraje
vzeli stvari v svoje roke. Molitev za sovražnike? Delati dobro tistim, ki nam
škodujejo? To je zadnje, kar si želimo.

Toda kristjan ima v srcu Svetega Duha, ki nas opominja: Prepusti sodbo Bogu.
Zakaj? Ker sami nismo pravični sodniki. Naša človeška pravičnost je omejena,
pogosto obarvana z jezo in bolečino. Bog pa je pravičen in usmiljen.

Kralj David se je tega naučil skozi preizkušnje. V Psalmu 9 opeva Boga, ki rešuje
stiskane in krivične prepušča njihovim lastnim načrtom: »Gospod, slavil te bom z
vsem srcem, pripovedoval bom o tvojih čudovitih delih. V tebi se bom veselil in
ukal, opeval bom tvoje ime, Najvišji. Gospod je zatiranemu zavetje, zavetje v času
stiske. Kdor pozna tvoje ime, zaupa vate, kajti ti, Gospod, ne zapustiš tistih, ki te
iščejo.«

To je naša moč: zaupnost z Bogom. Ko pred Njega prihajamo takšni, kot smo –
ranjeni, jezni, prizadeti – in Mu izročimo svoje bolečine, svoje grehe in celo ljudi, ki
nam povzročajo krivico, se zgodi nekaj čudovitega. Naše srce se osvobodi bremena
maščevanja. Bog postane naše zavetje.

Kristjan veruje, da Bog ne rešuje popolnih, temveč je blizu tistim, ki ga iščejo in
priznavajo svojo odvisnost od Njega. Zato lahko zaupamo: »Ne daj se premagati
hudemu, temveč premagaj húdo z dobrim.«

Vprašanje za osebno refleksijo: Koga danes lahko premagam z dobrim? Kje lahko
namesto maščevanja izberem pot ljubezni?

Premagaj húdo z dobrim
Tjaša Golobič Štucin je teologinja, sociologinja in pedagoginja ter 
animatorka obšolskih dejavnosti iz Novega mesta.

32



Ne s pridnostjo, 
ampak s pripadnostjo

VREDNOTE

»Vsako mladiko na meni, ki ne rodi sadu, odstrani; in vsako, ki rodi sad, očiščuje, da
rodi še več sadu. Vi ste že čisti zaradi besede, ki sem vam jo povedal. Ostanite v
meni in jaz v vas. Kakor mladika ne more sama roditi sadu, če ne ostane na trti, tako
tudi vi ne, če ne ostanete v meni. Jaz sem trta, vi mladike. Kdor ostane v meni in jaz
v njem, ta rodi obilo sadu, kajti brez mene ne morete storiti ničesar. Če kdo ne
ostane v meni, ga vržejo proč kakor mladiko in se posuši. Te mladike poberejo in
vržejo v ogenj in zgorijo. Če ostanete v meni in moje besede ostanejo v vas, prosíte,
kar koli hočete, in se vam bo zgodilo. V tem je poveličan moj Oče, da obrodite obilo
sadu in postanete moji učenci. Kakor je Oče mene ljubil, sem tudi jaz vas ljubil.
Ostanite v moji ljubezni! Če se boste držali mojih zapovedi, boste ostali v moji
ljubezni, kakor sem se tudi jaz držal zapovedi svojega Očeta in ostajam v njegovi
ljubezni.« (Evangelij po Janezu 15,1-10)

Milost vam in mir od Boga, našega Očeta, in Gospoda Jezusa Kristusa. Ena
največjih človekovih danosti je želja po tem, da bi njegovo življenje imelo pomen.
Hočemo obroditi sadove. Hočemo, da naš trud pusti sled. A Jezus nam v
današnjem evangeliju odkrije, da obstaja le en način, da naše življenje obrodi sad:
ostati v Njem. Brez Njega ne moremo storiti ničesar. Avguštin je dejal, da tisti, ki
misli, da lahko sam obrodi sadove, ni v Kristusu, ki je Trta. Vsak človek, ki dozoreva,
se ozre nazaj in se vpraša: »Ali sem ljubil? Sem dajal življenje naprej?« Človek
postaja to, česar se spominja – in spomin duše ohranjajo predvsem dejanja
ljubezni. Da pa bi ta dejanja obrodila sad, jih mora prežeti Božji Duh. Potrebni so
kontemplacija, ponavljanje in vera, ki raste v zvestobi. V svetopisemskem jeziku je
trta simbol Božjega ljudstva. Bog je Izrael presadil iz Egipta v obljubljeno deželo -
kot mladiko, da bi obrodila sad. V Novi zavezi Jezus sam postane Trta, mi pa smo
mladike. V krstu smo bili prišiti na Trto – na Kristusa. Sami zase ne moremo
preživeti. Nobena mladika ne more roditi, če ni povezana z izvorom življenja, ki je
Trta. Vsa zakramentalna milost – krst, evharistija – je prazna, če v njej ne deluje
Sveti Duh. Sveti Duh pa nikoli ne deluje samo v posamezniku. Sveti Duh je oskrbnik
Vinograda. On ustvarja občestvo. Tako Cerkev ni zbor pridnih posameznikov,
ampak skupnost grešnikov, ki skupaj dovolijo, da jih Bog preobrazi. Sam ne morem
postati svet. Sam sem suha mladika. 

Dušan Barišić

33



Teolog Zizioulas je zapisal, da do Boga ne moremo drugače kot skozi odnos z
drugim človekom. Kdor ne ljubi bližnjega, ne ljubi Boga. Človek je ustvarjen za
skupnost, in prav vsak izmed nas razodeva nekaj od Božje lepote. Kot umetnina
razodeva umetnika, tako vsak človek govori o Bogu. A le tisti, ki ljubi, zna v drugem
prepoznati Božjo podobo. A pozor – ljubezen kristjana ni moralni dodatek veri. Niti
ni zgolj emanacija Božje narave. Ljubezen je konstitutiv Božje narave. Ljubezen je
tisto, kar Boga naredi to, kar On je – ples (perihoreza) Vseljubezni Treh Svetih Oseb,
ki tvori podstat enega Boga, v katerega kristjani verujemo in v katerega se po
načinu novega, cerkvenega – občestvenega – obstoja tudi sami preoblikujemo.
Enako velja za človeka. Človek ni človek zato, ker diha in dela, ampak ker ljubi. 

Prava vera se pokaže v tem, koliko ljubezni sprožim okoli sebe. Ljubezni, ki ni napor,
ampak sad bivanja v Kristusu. Jezus pravi: »Po tem bodo spoznali, da ste moji
učenci – če se boste ljubili med seboj.« Veliki Atanazij je zato zaključil: »On je postal
človek, da bi mi postali bogovi.« Pozneje je pravoslavni teolog Justin Popović
dodal: »Mi smo za Bogočloveka, ker smo za človeka.« Zaradi teh skrivnosti sadovi,
ki jih prinašamo, niso samo zunanja dela. So tudi notranji darovi: mir,
potrpežljivost, dobrota, zvestoba, veselost. To so vzgibi Božjega v nas. Dobrota in
zvestoba v službi skupnosti, veselje pa kot dar življenja v njej. Kjer teh sadov ni,
tam pretok Duha zastane. Pogosto to praznino človek zapolni s ponaredki – z iluzijo
sreče brez Boga. Brez Drugega in drugačnega. To bi bila sreča brez srečanja. A
ponaredek nima duše. Kot umetnina brez avtorja, kot vino brez trte. Kot
posamezne jagode ne pomenijo veliko, a skupaj postanejo vino, ki razveseljuje srce,
tako tudi kristjani skupaj postanemo dar. Sam zase sem nepopoln, a v Kristusu in v
občestvu postanem orodje za Božje kraljestvo. Biti povezan pomeni dovoliti Bogu,
da me obrezuje – skozi izgube, razočaranja, križe …, a prav te rane pripravijo srce za
večji sad. 

34



Vsako življenje ima svoje sušne dobe. V teh trenutkih se pokaže, ali smo povezani s
Trto. Jezus nas vabi: »Ostanite v meni.« Grška beseda »meno«, ki jo prevajamo kot
»ostati« (in se v tem odlomku pojavi kar sedemkrat), pomeni tudi »vztrajati« ali
»ostati zvest«. Vera zato ni zgolj čustvo, ampak odločitev, da ostajam povezan z
Njim, tudi kadar je težko. In prav ta zvestoba rodi najlepše sadove: brate, vernike,
sosede ali državljane, ki ostajajo zvesti tudi v trenutkih stiske in razočaranj. Kdo si
ne bi želel takega prijatelja ali brata? Vesoljni Cerkvi je nekako uspelo proizvesti
več kot dve milijardi »posameznih mučenikov«, ki se vsak zase trudimo zadovoljiti
notranji glas, za katerega smo prepričani, da je Božji. Včasih prepričani, da ravno
nam iz našega varljivega srca govori Sveti Duh. Poslušamo vpitje s prižnic: »Bodite
popolni, kakor je popoln vaš Oče«, misleč, da gre za neoporečnost. Božja svetost in
popolnost pa se ne dosegata s pridnostjo posameznika, ki se na vso silo trudi
zadovoljiti pričakovanja religioznih sodnikov. Kristus ne išče popolnih – vsaj ne
takšnih. Išče povezanost. Želi, da ostajamo v Njem, ker nas ljubi. Želi, da tudi sami
ostanemo skupaj za vsako ceno. Da se naučimo perihoreze – Božjega plesa, na
katerem Božja Trojica utemeljuje pridevnik »svet«. Vse drugo – sadovi,
prepoznavnost, uspeh – pride ob pravem času. Georgije Florovski je zapisal: »Prava
ljubezen ni čustvo, temveč dogodek občestva: srečanje dveh oseb, ki se v Kristusu
ne samo podpirata, ampak skupaj rasteta v resnici. Ljubiti drugega pomeni sprejeti
odgovornost za njegovo pot k Bogu in hkrati dovoliti, da tudi on postane del tvoje
odrešitve.« 

Naj nam danes odzvanja v srcu Njegova beseda: »Brez mene ne morete ničesar
storiti.« To ni poniževanje, ampak ljubeče vabilo: ostani z menoj, ker te ljubim. In v
tej povezanosti bo tvoje življenje rodilo sadove, ki trajajo. 

In mir Božji, ki presega ves človeški razum, naj varuje vaša srca in vaše misli v
Jezusu Kristusu, našem Gospodu. Amen.

35



Mir, 
ki prebiva med skalami in viharji

VREDNOTE

»Zahvaljujem se svojemu Bogu, kadarkoli se vas spominjam, in v sleherni svoji
molitvi zmeraj z veseljem molim za vas vse zaradi vašega občestva v evangeliju od
prvega dne do zdaj. Prepričan sem, da bo on, ki je začel v vas dobro delo, to delo
dokončal do dneva Kristusa Jezusa.« (Pismo Filipljanom 1,3-6)

Pismo Filipljanom je napisano z jezikom, ki diši po domu. Pavel ne piše kot hladni
teolog, temveč kot prijatelj, kot brat, kot oče. Njegove besede so polne nežnosti,
hrepenenja, topline. V njih čutimo srce, ki bije za skupnost, ki jo ljubi. Cerkev v
Filipih je bila raznolika – kmetje, obrtniki, trgovci, osvobojeni sužnji, veterani rimske
vojske. Pluralna, evropska, živahna. Toda prav ta raznolikost je prinesla napetosti.
Med verniki so se pojavili strahovi, nezaupanje, občutek nemoči. Pavel ne piše, da
bi izločal nasprotnike, temveč da bi zdravil ranjeno skupnost. Njegove besede so
balzam za dušo, sidro sredi vihravega morja, steber Božjega usmiljenja.

Ko je Pavel pisal to pismo, je bil sam v stiski, v verigah, v negotovosti. Njegovo
stanje bi lahko primerjali s tornadom – silovit, uničujoč, brez izhoda. Podobno tudi
cerkev v Filipih: preizkušena, prestrašena, razklana. Toda Pavel razodeva skrivnost:
v središču tornada je mir. Tako kot v naravi – v očesu tornada je tišina. Tam ni
vetra, ni razdejanja. Tam je zatišje.

Zgodovina pozna pričevanja ljudi, ki so preživeli tornado in videli njegovo
notranjost. Kmetovalec Will Keller je leta 1928 stal na polju, ko se je nebo
spremenilo v grozečo pošast. Trije lijakasti oblaki so se združili v vrtinčasto gmoto,
ki je požirala vse pred seboj. Veter je tulil kot sto lokomotiv, zemlja se je tresla, zrak
je bil poln prahu in plinov. Ko ga je tornado zajel, je opisal prizor: »Vse je bilo mirno
kot smrt.« Nad njim se je odprlo okroglo nebo, obkroženo z vrtečimi se stenami
oblakov, osvetljenimi z bliski, ki so cikcakasto rezali temo. Slišal je sikajoč zvok
manjših vrtincev, ki so se rojevali in razpadali kot divje živali. Dihanje je postalo
napor, a v tisti tišini je začutil nekaj veličastnega – mir sredi kaosa.

Dr. mag. Peter Golob

36



Podobno je leta 1951 Roy Hall stal pred svojo hišo, ko je nebo postalo zeleno, kot
bi se pripravljalo na konec sveta. Toča velikosti bejzbol žog je razbijala strehe,
veter je tulil kot tisoč glasov. Nenadoma je zaslišal ropot, ki mu je sledila popolna
tišina. Streha njegove hiše je odletela kot papir, a ko je pogledal navzgor, je
zagledal notranjost tornada: gladke stene oblakov, osvetljene z modrikasto
svetlobo, ki jo je ustvarjala nenehna igra strel. Vse je bilo mirno, skoraj nadnaravno.
In potem je tornado odšel, kot da se ni nikoli zgodil, nebo se je razjasnilo, sonce je
posijalo.

Kaj nas uči ta podoba? Sredi najhujše nevihte obstaja prostor miru. Mir ni v tem, da
ustavimo nevihto, ampak da najdemo mir sredi neviht; da imamo notranji mir, tudi
ko okoli nas vladajo težave in obup.

Še ena zgodba govori o umetniku, ki je iskal podobo miru. Bogat mož ga je prosil:
»Naslikaj mi mir.« Umetnik je dolgo razmišljal. Kaj je mir? Tišina? Lepota?
Harmonična narava? Po dolgem premisleku je naslikal idilično vasico: zelena polja,
modro nebo, ptice v letu, v daljavi ljubka hišica, ki se kopa v soncu. Ko je sliko
prinesel bogatašu, je ta le odkimal: »To ni pravi mir. Poskusi znova.« Umetnik se je
vrnil v atelje. Srce mu je bilo težko, a ni obupal. Tokrat je naslikal mater, ki v naročju
drži spečega dojenčka. Ljubeč nasmeh, nežnost, toplina doma. »To je mir,« si je
mislil. Toda bogataš je spet zavrnil: »Ne, to še ni pravi mir.« Umetnik je bil obupan.
V njem je vrela jeza, čutil je zavrnitev. V tišini ateljeja je hodil gor in dol, razmišljal,
celo molil: »Gospod, pokaži mi, kaj je resnični mir.« Nenadoma se mu je porodila
ideja. Zagrabil je čopič in začel slikati kot še nikoli prej. Barve so kričale, poteze so
bile silovite. Ko je končal, je stekel k bogatašu.

Na platnu je bilo razburkano morje, ki je besno butalo ob pečino. Nebo je bilo črno,
prepredeno z bliski, veter je bičal oblake, valovi so se dvigali kot gore. Vse je kričalo
od moči in besa narave. Toda sredi slike, pod pečino, je bila majhna ptica, stisnjena
v gnezdo med skalami. Mirna. Varna. Suha. Njene oči so bile zaprte, kot da spi,
medtem ko okoli nje divja nevihta.

Bogataš je dolgo gledal sliko. Nato je rekel: »To je pravi mir.« Mir ni v tem, da
ustavimo nevihto, ampak da najdemo zavetje sredi nevihte. Da imamo notranji mir,
tudi ko okoli nas vlada kaos.

Ta mir, ki ga je umetnik upodobil, je podoben miru, ki nam ga daje Jezus. To ni mir,
ki bi ga svet zlahka razumel. Jezus pravi: »Mir vam zapuščam, svoj mir vam dajem.
Ne dajem vam ga, kakor daje svet. Naj se vam srce ne vznemirja in naj se ne boji.«
(Jn 14,27) Kristusov mir, kot nam je povedano v Pismu Filipljanom, je »mir, ki
presega vsak um« (Flp 4,7). To je pravi mir, ki ga prinaša vera, da sredi orkana
obstaja skala, ki nas varuje. Kraj, kjer se nam ni treba bati, in moč, ki razprostre
svoja krila nad nami.

37



Sreča, ki je ne moremo deliti, 
ni sreča 

VREDNOTE

Predstavljajte si trenutek: nekdo vam zaupa najlepšo novico, kar ste jih kdaj slišali –
novico, ki prinaša upanje, veselje, življenje! Toda ne smete je povedati nikomur.
Kako bi se počutili? Bi vas razveselila ali obtežila?

Ljudje smo ustvarjeni za skupnost. Radi delimo zgodbe, občutke, veselje. Ko se
zgodi nekaj lepega, želimo, da to izvejo tudi drugi. Zakaj? Ker sreča, ki jo zadržimo
zase, ni popolna. Veselje, ki ga ne moremo deliti, postane ujeto. Pravijo: »Sreča je
edina stvar, ki se množi, če jo deliš.« In danes imam za vas veselo novico – novico,
ki spreminja življenje! Ne želim, da ostane samo pri meni, zato vas vabim: ponesite
jo naprej!

Zakaj je deljenje tako pomembno? Ko delimo veselje, se zgodi nekaj čudovitega:
naše srce se razširi, odnosi se poglobijo, svet postane svetlejši. Bog nas je ustvaril
kot bitja odnosa – z Njim in med seboj. Zato je oznanjevanje evangelija več kot
dolžnost; je izraz ljubezni. Apostol Pavel v 1 Kor 9,16 pravi: »Če namreč oznanjam
evangelij, nimam pravice, da bi se ponašal, saj je to zame nujnost. Kajti gorje meni,
če evangelija ne bi oznanjal!«

Evangelij pomeni veselo oznanilo. In kaj je ta vesela novica? V Janezu 3,16 beremo:
»Bog je namreč svet tako vzljubil, da je dal svojega edinorojenega Sina, da bi se
nihče, kdor vanj veruje, ne pogubil, ampak bi imel večno življenje.«

Ali ni to čudovito? Bog nas ljubi! Ni nas zapustil, ni obupal nad nami. V svoji
ljubezni nam je dal rešitev – Jezusa Kristusa. To je razlog za praznovanje!

Katja Lipičnik je sociologinja in profesorica ter glasbena učiteljica in
animatorka iz Novega mesta.

38



Med prazniki, ko se prižigajo luči in zvonovi oznanjajo veselje, se spomnimo:
največja luč je prišla na svet v obliki otroka v jaslih. Ta luč razsvetljuje temo greha,
strahu in obupa. Vsaka sveča, ki jo prižgemo, nas spominja na Njega, ki je rekel: »Jaz
sem luč sveta.«

Bratje in sestre, svet hrepeni po tej novici. Ponesimo jo v svoje domove, na ulice, v
pogovore. Naj se veselje množi! Naj postane luč v temi! Ko boste sedeli ob
praznični mizi, ko boste slišali božične pesmi, pomislite: to je čas, da delimo
največje darilo – Božjo ljubezen.

Molitev hvaležnosti:
Gospod, tebi hvalnice pojemo,
 tebe slavimo in poveličujemo.

 Zakaj ti nam svojo dobroto izkazuješ,
 nesrečno ljudstvo vedno rešuješ.

Edinstven si, saj grešnika ljubiš,
 in nam pomoč od zgoraj nudiš.
 Hvaljen bodi, ker slišiš naš jok.

 Res, kdo je Bog kot naš Gospod?

39



Duhovna inventura – 
praznični trenutek poguma

ODLOČITVE

Ko se leto nagiba h koncu, se v meni prebudi želja po posebnem pregledu –
duhovni inventuri. Ne gre le za seznam napak in grehov, temveč za iskren pogled
vase, poln poguma in zaupanja. Poguma, da priznam svoje padce, in zaupanja, da
kljub vsemu lahko vedno znova začnem na novo.

Duhovna inventura je kot luč, ki osvetli, kar je v življenju zares pomembno:
ljubezen, zaupanje, mir v srcu in preprostost. Včasih ta pogled ni lahek. V njem
uzrem svojo sebičnost, nestrpnost, dvome … A hkrati odkrijem tudi trenutke tihe
zvestobe, majhne korake dobrote in iskrene molitve, ki so zrasle iz preizkušenj.

Ko se ustavim in pogledam nazaj, vidim, da me je vsaka izkušnja – lepa ali boleča –
oblikovala. Vsaka solza je bila seme, iz katerega je zrasla nova moč. Vsak padec je
bil priložnost, da se naučim hoditi z večjo ponižnostjo. Vsaka iskrena molitev je bila
most med mojo nemočjo in Božjo milostjo.

Inventura ni konec – je začetek. Je trenutek, ko izročim preteklost Bogu in
sprejmem Njegovo povabilo k novemu koraku. Hvaležna sem za lekcije, ki sem jih
prejela, in za milost, ki me vodi naprej. Vem, da v vsaki temi tli žarek luči in da Bog
nikoli ne obupa nad mano.

Ko prazniki prinašajo luč in toplino, se spomnim besed psalmista: »Preišči me, o
Bog, in spoznaj moje srce, preizkusi me in spoznaj moje misli!« (Ps 139,23)

Naj bo ta konec leta priložnost, da odpremo srce za hvaležnost, spravo in nov
začetek. Kajti resnična inventura ni le pogled nazaj, temveč odločitev za pot naprej
– pot, na kateri nas spremlja Bog, ki dela vse dobro, prav in pravično.

Vprašanje za razmislek: Kaj bom v novem letu pustil za seboj in kaj bom vzel s seboj
kot dar milosti?

Rebeka Jovanović je animatorka in moderatorka dogodkov in pomoči
na področju dobrodelnih dejavnosti iz Novega mesta.

40



Uspeh po Božjih merilih

ODLOČITVE

Če bi vprašali naključne mimoidoče, kdo je zanje uspešen človek, bi bili odgovori
različni – odvisni od osebnega vrednostnega sistema in pogleda na življenje.

Tisti, ki uspeh merijo s finančno močjo in statusom, bi morda rekli: »Elon Musk, ker
je inovator in podjetnik, ki spreminja svet s Teslo in programom SpaceX.« Ljudje, ki
cenijo znanost in znanje, bi izpostavili: »Albert Einstein, ker je spremenil naš pogled
na fiziko in vesolje.« Filozofi, humanisti in ljubitelji dobrodelnosti bi z uspehom
povezovali Nelsona Mandelo, ker je vodil Južno Afriko iz apartheida brez
maščevanja. Tisti, ki uspeh enačijo s sposobnostjo vplivanja in vodenja, bi morda
rekli: »Angela Merkel, ker je kot voditeljica Nemčije delovala preudarno in
premišljeno.« Ljubitelji umetnosti bi za velikega in uspešnega človeka poimenovali
Leonarda da Vincija, ker je bil vsestranski genij. Nekdo, ki uspeh vidi v srečnem in
uravnoteženem življenju, pa bi kot uspešnega človeka videl svojo babico, ker je
vzgojila veliko družino in vedno ostala pozitivna. 

Če bi se ob teh primerih začeli spraševati o svojih dosežkih, bi se morda počutili
precej neznatni in neuspešni. Kaj pa, če bi vprašali Boga? Kaj On pravi, kdo je
uspešen človek? Odgovor najdemo v knjigi preroka Jeremija (9, 22–23), kjer Gospod
pravi: »Modri naj se ne ponaša s svojo modrostjo, močni naj se ne ponaša s svojo
močjo, bogati naj se ne ponaša s svojim bogastvom. Kdor se marveč hoče ponašati,
naj se ponaša s tem, da je razumen in pozna mene, da sem jaz Gospod, ki delam
dobro, prav in pravično na zemlji. To mi je namreč všeč, govori Gospod.«

To je presenetljiv odgovor. Brez da bi razvrednotili dosežke zgoraj omenjenih ljudi,
Sveto pismo razkriva, da je pri Bogu uspešen tisti, ki je razumen in pozna Njega. Ne
tisti, ki ima največ denarja, vpliva ali znanja, temveč tisti, ki zaupa Gospodu in se
ponaša z Njegovo dobroto.

Pomembno pa je razumeti še nekaj: Bog ni na naši strani, kot da bi podprl naše
načrte ne glede na vse. Mi moramo biti na strani, kjer je Bog – na strani resnice,
pravičnosti in ljubezni. To pomeni, da svoje življenje uskladimo z Njegovo voljo, ne
obratno.

Prava modrost je v tem, da ne navezujemo srca na minljive reči, ampak na Boga, ki
je naš Gospod in Oče. Bodimo ponosni in veseli, ker smo Njegovi otroci. Ponašajmo
se s tem, da hodimo po poti, ki jo On razodeva – po poti dobrote, pravičnosti in
usmiljenja.

Tjaša Golobič Štucin

41



Novo leto – čas odločitev

ODLOČITVE

Ob vstopu v novo leto si pogosto zastavimo odločitve: več gibanja, bolj zdrava
prehrana, več časa za družino. Toda iskreno – koliko teh odločitev zares ostane z
nami? Velikokrat izzvenijo že po nekaj tednih. Sprašujem se: ali sta med temi
odločitvami tudi zamera in jeza, ki ju morda nosimo s seboj več let? Novo leto je
priložnost, da starih bremen ne prenesemo v nove dni. Morda nam bo pri tem
pomagala zgodba, ki sem jo prebrala.

Zgodba o kamnih
Nekoč je v majhni vasici živel starček, znan po svoji modrosti in mirnosti. Ljudem je
znal vedno ponuditi premišljen odgovor. Nekega dne je k njemu prišel mladenič,
poln jeze: »Učitelj, ljudje v moji vasi govorijo za mojim hrbtom, me krivično
obsojajo. Ves čas sem razburjen in razočaran.« Starec ga je poslušal, nato mirno
rekel: »Pojdi do reke, naberi kamenje in ga prinesi sem.« Mladenič, zmeden, je
ubogal. Ko se je vrnil, mu je učitelj naročil: »Nosil jih boš ves dan v nahrbtniku.« Po
nekaj urah se je mladenič vrnil izčrpan: »Zakaj sem moral to nositi?« Starec se je
nasmehnil: »Tako, kot te je bremenila teža kamna, te obremenjujejo tvoje zamere in
jeza. Če jih boš nosil s seboj, ti bodo le otežile življenje. Ko se naučiš spustiti te
misli in čustva, boš občutil olajšanje in našel mir.«

Kaj nosimo v svojem nahrbtniku? Zgodba je preprosta, a globoka. V življenju
nosimo mnoga nepotrebna bremena: zamere, jezo, neodpuščanje. Če jih ne
spustimo, nas bodo dušila. Novo leto je priložnost, da odpustimo. Da izpraznimo
svoj nahrbtnik. Da dovolimo, da nas Božja milost osvobodi.

Jezus nas vabi: »Pridite k meni vsi, ki ste utrujeni in obteženi, in jaz vam bom dal
počitek.« (Mt 11,28) To je njegova obljuba za ta trenutek. Ne nosi več kamnov, ki ti
kradejo mir. Položi jih k Jezusovim nogam.

Predlagam novoletni izziv. Ko razmišljaš o svojih odločitvah za novo leto, dodaj eno
najpomembnejšo: odločitev za mir. Odločitev, da odpustiš. Da ljubiš. Da zaupaš
Bogu. Kaj boš nosil v svojem nahrbtniku v letu, ki je pred nami – kamne zamer ali
darove milosti?

Rebeka Jovanović

42



Z zaupanjem v novo leto

ODLOČITVE

Ob koncu leta se naše misli s hvaležnostjo ozirajo nazaj na vse trenutke, ki smo jih
prejeli kot dar – na izzive, ki so nas oblikovali, na mir, ki nas je spremljal in na
milost, ki je včasih sploh nismo opazili. V vsem tem prepoznavamo Božjo dobroto,
ki je tiho, a zanesljivo hodila z nami skozi vse dni. Zato želimo ta trenutek posvetiti
iskreni zahvali Bogu za leto, ki odhaja – za njegovo vodstvo, moč in nežne sledi, ki
jih pušča v naših življenjih.

Psalmist nas vabi: »Slavi, moja duša, Gospoda, ne pozabi nobenega dejanja njega,
ki odpušča vso tvojo krivdo, ki ozdravlja vse tvoje bolezni.« (Ps 103) Ko se ozremo
nazaj, se spomnimo mnogih trenutkov – uspehov, veselja, pa tudi preizkušenj, skrbi
in težav. Toda v vsem tem nas je Bog vodil. Njegova roka nas je nosila tudi takrat,
ko tega nismo videli ali razumeli. Božja beseda nas je opogumljala, njegova milost
nas je dvigala in njegov mir nas je varoval. Zato se zahvalimo Bogu za vse dobro,
kar smo prejeli, pa tudi za tiste težke trenutke, skozi katere smo se naučili še bolj
zaupati njemu. Apostol Pavel nas spominja: »Sicer pa vemo, da njim, ki ljubijo Boga,
vse pripomore k dobremu, namreč njim, ki so bili poklicani po njegovem načrtu.«
(Rim 8,28)

Iz vsake preizkušnje lahko izluščimo blagoslov, ki smo ga prejeli. Ob koncu leta zato
glejmo v prihodnost z zaupanjem. Ne vemo, kaj nas čaka, vemo pa, da v novo leto
ne stopamo sami – z nami gre Jezus. Njegova obljuba je večna. On je bil zvest
včeraj, zvest bo tudi jutri, saj beremo: »Ne boj se, saj sem s teboj, nikar se plaho ne
oziraj, saj sem jaz, tvoj Bog.« (Iz 41,10)

Vstopimo v novo leto z vero, upanjem in odprtim srcem. Naj nas spremlja
hvaležnost za vse, kar je bilo, in pogum za vse, kar prihaja. Hvala vsakemu posebej
za pot, ki smo jo do danes prehodili skupaj, za pristnost, ki smo jo delili drug z
drugim. Naj Gospodovo veselje prebiva v naših srcih in naj Božja luč osvetljuje
naša življenja.

Danilo Jovanović

43



Misel za pred in po božiču

ZAKLJUČEK

Vsak dan je nova priložnost, da živimo tisto, kar si v srcu želimo: mir, ljubezen,
upanje. Ni treba čakati na praznike, da bi začeli – začetek je lahko danes.

Kaj pa zdaj? Vse, kar nas navdihuje ob praznikih – mir, ljubezen, upanje – lahko
uresničujemo vsak dan. Imam poseben izziv za vas: Pomislite na najtežjo situacijo v
svojem življenju. Bodite iskreni in si napišite pismo. Zapišite, kaj vas drži pokonci,
na koga se lahko zanesete, kaj vam daje moč, ko je težko.

Če vam peša vera in ne vidite smisla, se spomnite: Bog vas ima rad in vas ne pušča
samih. Vzemite si trenutek za molitev, odprite Sveto pismo, poiščite besede, ki
dajejo upanje.

Če iščete več miru, pojdite v naravo, občudujte vse, kar je lepo, prisluhnite tišini,
preberite kaj poučnega, kar vas obogati.

Če želite udejanjiti ljubezen, si vzemite čas za svoje partnerje, otroke, starše,
prijatelje. Saj veste – čas, ki ga vlagamo drug v drugega, ni nikoli izgubljen. Ne
pozabite: majhni koraki štejejo. Vsaka dobra misel, vsaka prijazna beseda, vsak
trenutek, ki ga namenite drugemu, gradi svet, v katerem je več topline in upanja.

Naj vam povem skrivnost: ko boste naredili te korake, boste odkrili notranjo moč,
veselje in radost, ki prihajajo od Boga – in ne izginejo z zadnjim prazničnim dnem.
Začnite danes – prihodnost se gradi iz trenutkov, ki jih živimo zdaj.

Dr. Katja Brkič Golob

44



Neznanka

ZAKLJUČEK

V moje življenje je prišla neznanka.
Prišla je tiho in neopazno,

nevsiljivo, morda celo prijazno.
Toda kmalu sem ugotovila,

da se je neznanka v nočno moro prelevila,
ki me iz spanja zbudi

ali pa mi s sanjami morečimi grozi.
Neznanka, kdo si ti?

Čeprav je sončen dan
in načrtov sto imam,

se mi v trenutku vse podre,
ker neznanka v misli mi vdre.

Vse se mi nesmisel zdi,
ker neznanka mi grozi.

Neznanka, kdo si ti?
Tudi, ko nekdo mi pomoč ponuja,

se v meni nemir prebuja.
Zakaj? 

Ker neznanka spet je tu,
in kaže mi moj problem kot tabu,

ki se ga ni treba dotikati,
niti ga odkrivati.

Lea Brkič je voditeljica veroučnih aktivnosti ter animatorka in
moderatorka na področju družbenih dejavnosti iz Novega mesta.

45

Neznanka, kdo si ti?
Ko že mislim, da sem se je znebila,

me je zopet s svojo močjo ovila.
Ničesar ne počnem z veseljem, 

le iste misli meljem,
kot da sem ujeta v past,

ki me duši in hoče zaustaviti mojo strast.
Kako dolgo bo še tako,

do kdaj neznanka tukaj bo?
Jaz vendar hočem živeti brez nje,

ker tako več naprej ne gre.
Bog, pomagaj mi jo prepoznati vsaj, 

da lahko ukrenem kaj,
ker ponoči me mori

in podnevi me pri miru ne pusti.
To je moj krik srca
do samega neba.

In Bog mi v trenutku odgovori:
»Jaz sem tu namesto nje,

ki neznanka je za té,
a jaz jo prepoznam

in tebi svobodno voljo dam,
da jo meni prepustiš
in se je tako znebiš.«

Bog, hvala ti,
ker dal si mi vedeti,

da neznanka, ki uničuje me,
skrb je le.



Dobra misel

ZAKLJUČEK

Na kaj pomislimo, ko izrečemo besedi »dobra misel«? Zagotovo na nekaj
spodbudnega in prijetnega. Dobra misel je med drugim tudi rastlina, ki je pri nas
znana kot origano. Vsebuje dišavno olje timol, bogata je z železom, magnezijem in
omega-3 maščobnimi kislinami. Uporablja se kot začimba v jedeh, kot čaj pa je zelo
učinkovit pri prehladu, želodčnih krčih in kašlju.

Dobra misel je tudi ime trgovine. Lahko je citat, ki ga nekje preberemo ali delček
pesmi, ki jo poslušamo. Tudi iz zgodbe, ki jo preberemo, lahko oblikujemo dobro
misel. Ravno tako nam Sveto pismo prinaša mnogo dobrih misli. Če preberemo nek
odlomek iz Svetega pisma, se nam iz prebranega teksta porodi dobra misel. 

Ko govorimo o dobrih mislih, gre za kratka, jedrnata sporočila, ne pa za dolge eseje.
Če pomislimo na origano, ga v jedeh nikoli ne uporabljamo v velikih količinah,
ampak vedno le ščepec. A to je dovolj, da jed postane okusna in posebna. 

V poplavi rutinskih in obrabljenih misli je še kako pomembno, da so naše »dobre
misli«, ki jih namenimo drug drugemu, izvirne in imajo sporočilo. 

V svetopisemskem tekstu iz Matejevega evangelija 25,31–40 beremo naslednje:
»Ko pride Sin človekov v svojem veličastvu in vsi angeli z njim, takrat bo sédel na
prestol svojega veličastva. Pred njim bodo zbrani vsi narodi in ločil bo ene od
drugih, kakor pastir loči ovce od kozlov. Ovce bo postavil na svojo desnico, kozle
pa na levico. Tedaj bo kralj rekel tistim, ki bodo na desnici: ›Pridite, blagoslovljeni
mojega Očeta! Prejmite v posest kraljestvo, ki vam je pripravljeno od začetka
sveta! Kajti lačen sem bil in ste mi dali jesti, žejen sem bil in ste mi dali piti, tujec
sem bil in ste me sprejeli, nag sem bil in ste me oblekli, bolan sem bil in ste me
obiskali, v ječi sem bil in ste prišli k meni.‹ Tedaj mu bodo pravični odgovorili:
›Gospod, kdaj smo te videli lačnega in te nasitili ali žejnega in ti dali piti? Kdaj smo
te videli tujca in te sprejeli ali nagega in te oblekli? Kdaj smo te videli bolnega ali v
ječi in smo prišli k tebi?‹ Kralj jim bo odgovoril: ›Resnično, povem vam: Kar koli ste
storili enemu od teh mojih najmanjših bratov, ste meni storili.‹«

Lea Brkič

46



Majhno dejanje, ki ga lahko naredimo za človeka v potrebi, je tudi dobra misel, ki jo
zapišemo in jo podarimo tistemu, ki ga prepoznamo kot »lačnega, žejnega, nagega«.
V današnjem času so ljudje lačni in žejni spodbud ter nujno potrebni oblačil
spoštovanja, ne glede na to, kdo so in v kakšni situaciji se nahajajo. 

Sami sebe lahko ocenimo, ali spadamo med tiste, ki dobre misli samo prejemajo, ali
pa med tiste, ki jih tudi dajemo. Doba digitalizacije nam omogoča marsikaj. Nekomu
lahko polepšamo dan z iskrenim SMS-sporočilom, ki izraža našo dobro misel. Ali ni
zanimivo, da je potrebno storiti tako malo, da se nekdo počuti bolje?

Naj navedem nekaj mojih dobrih misli, ki bi jih lahko povezali tudi s citiranim
svetopisemskim tekstom:

Vsak človek je vreden spoštovanja.
Niste pozabljeni.

Življenje vsakega človeka je vredno, ker je samo eno.
Ni toplejših rokavic kot je prijazen stisk roke.

Tudi če te ne poznam, te cenim.
Za nov začetek je vedno vsaj še ena priložnost.

47



Ob 1700–letnici  prvega 
ekumenskega koncila 

v Niceji (325–2025)
ZAKLJUČEK

Letos mineva 1700 let od prvega ekumenskega koncila v mestu Niceja v Mali Aziji
(danes mesto Iznik v Turčiji), v bližini tedanje prestolnice Konstantinopel. Leta 325
po Kristusu je prvi krščanski cesar Konstantin I. Veliki zbral na strošek države več
kot 300 škofov iz celega imperija na prvem ekumenskem koncilu (zboru) v Niceji.
Po dveh mesecih razprav in druženja so udeleženci izdali slavno Nicejsko
veroizpoved, ki jo danes priznavajo vse krščanske veroizpovedi v svetu: katoliška,
pravoslavna in protestantska. 

Niceja velja za ključni dogodek v zgodovini krščanske vere in ekumenske poti. To je
bil prvi poskus, kako doseči soglasje v Cerkvi in ohraniti pravovernost. Koncil je
obsodil arijansko krivoverstvo, ki je zanikovalo Kristusovo božanskost. V času, ko so
bili kristjani tik pred tem, da sprti stopijo na različne poti, jih je Nicejska
veroizpoved ohranila v edinosti. Postala je dokument pravovernosti Cerkve vse do
danes in je srce krščanstva. Po Svetem pismu, čigar kanon takrat še ni bilj sprejet,
je Nicejska veroizpoved najpomembnejše krščansko besedilo. Nicejska
veroizpoved temelji na Apostolski veroizpovedi. Koncil je zaznamoval nov začetek
krščanstva po več kot dveh stoletjih hudega preganjanja. Namreč leta 313 je prvi
krščanski cesar Konstantin I. Veliki s socesarjem Licinijem izdal Milanski tolerančni
edikt, ki je končal preganjanje kristjanov v rimskem imperiju. Dokument iz Niceje
dokazuje, kako dolgo in bogato zgodovino imamo. Ta dokument ni zapis filozofske
teorije, ampak je živa izpoved vere v Boga, ki odrešuje. Ni samo star obrazec,
ampak branik in simbol krščanske vere, povzet v sedemindvajsetih vrsticah.

Nicejski koncil je opomnik, kako preprečiti medsebojne delitve, hkrati pa je
spodbuda, kako biti glede edinosti poslušen Božji volji, ne pa človeškim interesom.
Vsi se sprašujemo, kdaj bo dosežena edinost, za katero je molil Kristus. Edinost bo
dosežene v eshatonu, v poslednji resničnosti, a je pomembna pot do nje, zato se
kot Božje verno ljudstvo podajmo na skupno pot. V svetu, ki ga zaznamujejo
raznolike delitve, nas Nicejska veroizpoved vabi k utelešenju Kristusove ljubezni v
svetu, kar je edina prihodnost Cerkve. Ko rečemo, da je Cerkev ena, sveta, katoliška
(vesoljna) in apostolska, ne gre za prevlado, enoumje, manipulacijo ali
uniformiranost, ampak za edinost v kontinuiteti poslanstva Cerkve, ki oznanja
Jezusa Kristusa, Odrešenika sveta. 

Dr. Daniel Brkič

48



Dokument iz Niceje je opredelil vero v Troedinega Boga in učlovečenega Božjega
Sina. Prav tako nam ponuja model, da je spore možno rešiti s pogovorom. Rimski
cesar se je zavedal nevarnosti razdeljene Cerkve za cesarstvo, zato je zbral
krščanske voditelje celega sveta za isto mizo. Nicejo kot kraj je izbral namerno, saj
je tam potekala ločnica med vzhodnim in zahodnim delom rimskega imperija. Tam
je bilo stičišče grščine in latinščine. Prišli so od vsepovsod; iz Aleksandrije, znane
po bogati knjižnici in šoli, iz Rima, prvega središča tedanjega sveta, iz
Konstantinopla, drugega središča tedanjega sveta, iz ostalih mest in krajev. Tam je
bil tudi škof Nikolaj, ki ga danes poznamo kot radodarnega Miklavža.

Niceja je svarilo, da moramo krščanska krivoverstva obsoditi, kot so takrat obsodili
arijanstvo; le-teh pa danes ni malo. Zato je škof Arij iz Aleksandrije na navedeni
ikoni upodobljen na dnu ikone, poražen pod Konstantinovimi nogami. Novo
arijanstvo je zelo navzoče tudi v današnji kulturi, celo med kristjani. To se zgodi
vsakič, ko Jezusa občudujemo zgolj na človeški ravni, ne pa kot pravega Boga med
nami. Jezusa ne moremo enačiti z ostalimi učitelji morale, verskimi voditelji,
mirovniki, govorniki, zgodovinskimi osebami, guruji, kajti če je Jezus samo to, kdo
nas lahko reši in po kom bomo deležni nesmrtnosti? Cerkev je poklicana varovati
zaklad vere in negovati krščansko ljubezen. Kot bratje in sestre smo na poti k
polnemu občestvu.

49



Izdaja:
COLLEGIUM EVANGELICUM, teološko-pastoralni inštitut 

Naslov: Trdinova ulica 27, 8000 Novo mesto 
Matična številka: 7290624

Ureja uredniški odbor:
Urednik: dr. mag. Peter Golob 

Odgovorni urednik: dr. Daniel Brkič 
Jezikovni pregled: Tabita Jovanović, univ. dipl. slov. 

Oblikovanje in grafična priprava: Collegium Evangelicum

Digitalni tisk: 
Špes, grafični studio, d.o.o.

Naslov uredništva in naročila: 
Revija Vode počitka 

INŠTITUT COLLEGIUM EVANGELICUM 
Trdinova ulica 27 

8000 Novo mesto

Kontakt: 
Telefon: 07/334-13-41

GSM: 041/373-505
E-naslov: evc@siol.net

 

Vode počitkaVode počitka
Revija za evangelijsko duhovnost

Letnik 41, številka 1-12/2025

50

mailto:evc@siol.net


Vode počitkaVode počitka

Revija Vode počitka je brezplačnik in se financira izključno s prostovoljnimi
prispevki in z donacijami. Prevodi, prispevki, lektura, oblikovanje in vsa
priprava za tisk so brezplačni. Avtorji so se odpovedali honorarju.
Prostovoljne prispevke za stroške izdelave revije Vode počitka lahko
nakažete na transakcijski račun:
Odprt pri NLB št.: 0297 0026 2335 307
Prejemnik: INŠTITUT COLLEGIUM EVANGELICUM
Trdinova ulica 27, 8000 Novo mesto

ISSN (tiskana izdaja): 
1855-2854
ISSN (spletna izdaja): 
1855-2862
UDK: 274(497.4)

Revija Vode počitka je na voljo tudi v digitalni 
obliki na spletni strani: www.eco-nm.si

Slikovno gradivo, objavljeno v Vodah počitka, je 
uporabljeno v skladu z ustrezno pridobljenimi 
licencami.

Svetopisemska besedila, objavljena v Vodah 
počitka, so vzeta iz Slovenskega standardnega 
prevoda Svetega pisma (SSP). Copyright © 1996, 
2003 Društvo Svetopisemska družba Slovenije, z 
dovoljenjem. Vse pravice pridržane. Razen če ni 
ob navedku zapisano drugače.

Revija za evangelijsko duhovnost
Letnik 41, številka 1-12/2025

51



V O D E  P O Č I T K A  I Z D A J A

G o s p o d  j e  m o j  p a s t i r ,  
n i č  m i  n e  m a n j k a .

N a  z e l e n i h  p a š n i k i h  
m i  d a j e  l e ž i š č e ;

k  v o d a m  p o č i t k a  m e  v o d i .  
( P s a l m  2 3 , 1 - 2 )


